# WAVE OF BLISS

### **ĀNANDALAHARĪ**

SANSKRIT TEXT

WITH

ENGLISH TRANSLATION AND COMMENTARY

BY

ARTHUR AVALON

TOGETHER WITH

SAUBHAGYAVARDHANÏ

(THE SANSKRIT COMMENTARY BY S'RÎ KAIVALYĀS'RAMA)

AND FOREWORD BY
SRI S. ANANTHARAMA AYYAR, B.A., B.L.

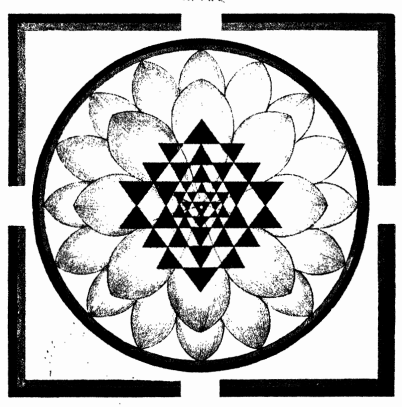
Fourth Edition
Revised and enlarged

PUBLISHERS:
GANESH & Co., (MADRAS) Ltd., MADRAS—17

Fourth Edition 1953

विन्दुत्रिकोणवसुकोणदशारयुरममन्वश्रनागदलसंयुतपोडशारम् ।
वृत्रवयं च धरणीसदनत्रयं च
श्रीचक्रमेनदुदितं परदेवताया: ॥

श्रीचक्रम्



कुङ्कुमपङ्कसुमाभामङ्कुशपाशंक्षुचापकुसुमशराम् । पङ्कजमध्यनिषण्णां पङ्केहहलोचनां परां वन्दे ॥

#### **FOREWORD**

या ते रुद्र शिवातन्: शिवा विश्वा ह भेषजी।
शिवा रुद्रस्य भेषजी तया नो मृड जीवसे ॥ (श्रीरुद्र)
देवी ह्येकाप्र आतीत्। सेव जगदण्डमसृजत ॥ (बह्र्चोपनिषत्)
शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभिवतुं
न चेदेवं देवो न खळु कुशळः स्पन्दिनुमपि।
अतस्त्वामाराध्यां हरिहरविरिञ्चादिभिरपि
प्रणन्तुं स्तोतुं वा कथमकृतपुण्यः प्रभवति॥ (श्रीशंकर)

THE necessity and importance of Mother Worship and the superiority of that worship over others have been proclaimed by the Vedas, the Upanisads and the great Seers of India like S'ri S'amkara. Why? No S'akti-no movement, no action, no function, inclusive of Creation, Preservation and Destruction (सृष्टि-स्थिति संहार). From dawn to dusk and throughout the whole night are we not floating, as it were, in the ocean of Her special Mercy and Love, protected on all sides by Her ever vigilant Hand from the storms and tempestuous waves of life? Can anybody deny the fact that our Mother is ever showering Her Love, Mercy and Grace on all creatures, high and low, rich and poor, strong and weak, alike, with a wakefulness, that knows no fatigue and with an interest, that suffers no slackness.? In fact, the Mother's heart is ever knit with the child's heart with the silken thread of Love, Mercy and Grace, regardless of the child's vagaries, idiosyncrasies and perversities. The door of Her Mercy is never shut, the gates of Her Grace are never closed but ever open to the suppliant. "कुपुत्रो जायेत कविद्पि कुमाता न भवति." Is not this mother worship enforced as a daily duty to every Hindu? "भर्गो देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात ." Is it not the Mother, who bestirs our hearts and guides and helps us in our struggles and conflicts with the temptations of life? Is it not the Mother, who chastises us when we rebel and go wrong, who cheers us when we are dutiful and obedient to Her laws, who grants all our desires when we sincerely yearn, who leads us to the Saints and Seers, whose contact makes our mind pure and truly spiritual? Is not the Mother like the balmy breeze to the drooping frame, like the charming music to the heavy heart, the vernal shower to the withering plant, the silver stream to the weary hart and the shining star to the wayfarer lost in the wilderness? Can anybody deny the spontaneity of Her Love, the abundance of Her Grace, the purity and the illimitable and the inimitable character of Her Mercy? As such, who but She can be the cherished object of our personal and unstinted gratitude, devotion and love?

Human child, a microscopic atom in the Creation of God! blot out the monster of Egoism in you, the root cause of all ruination; eradicate the most deadly poison of Ingratitude, 'sharper than a serpent's tooth' from your mind, meditate on your Mother's Love, Grace and Mercy, surrender Thy self to Her cheerfully and absolutely and save yourself.

Lord Parames'vara, out of His abundant Love and with a view to save humanity, lost and bewildered in the wilderness of Ignorance (Ajñāna) and encircled and tormented by the wild fire of Samsāra, left off His mouna (silence) under the Sacred Banyan tree and came to this world in the garb of Srī S'ankara.

"अज्ञानान्तर्गहनपतितानात्मविद्योपदेशै:
श्रातुं लोकान् भवदविशखातापपापच्यमानान् ।
मुक्त्वा भौनं वटविटिपनो मूलतो निष्पतन्ती
शंभोमूर्तिश्चरित भुवने शंकराचार्यरूपा ॥ ''

S'ri S'ankara lived only for 32 years and during the short span of life, He has done wonderful things to revive, in its pristine purity, the grand religion of the Upanisads, ("the solace of one's life" as Schaupenhaur puts it) and He also composed many hymns for the benefit of humanity. Of these hymns, Soundaryalahari is the most magnificent, whether considered as a hymn or as a Tantra of S'rī-Vidya. slokas of this hymn are known as Anandalahari. hymn has so many commentaries as this work. It has about 35 commentaries, the most common and wellknown of which are those of Laksmidhara, Kaivalyās'rama, Kāmes'vara-Sūri, Appayya-Diksita, etc. Of these Kaivalyās'rama's commentary, by name Saubhagyavardhani is a work of great merit and is "the most popular in India". This is evident from the fact that this commentary is referred to by the talented commentator, Kames'vara-Suri and by two of the greatest protagonists of S'rī-Vidyā, Arthur Avalon and Ananthakrishna Sastriar and on a perusal of their commentary under sloka, 1, 14 and 36 to 41 of Anandalahari. He also gives a new interpretation of the term Pañcadasākṣarī so as to mean that this has five-fold stages or Dasas, namely generation, increase, activity, changes and destruction. Somehow it does not seem to have been published so far. This commentator Kaivalyāsramin is known to have written the following two other works viz. Stutikamadhenu and Triburasundarivarivasyavidhi. My friend Mr. Ramachandra Sarma has, I am happy to state, been working in the field of research on this Brahma-Vidya for the past several years and has published Bhavanopanishad and Laghustuti. He has now published this rare work Saubhagyavardhani. I sincerely pray that our Universal Mother may bless him with success. I have also to thank Mr. Subbaiya of Messrs. Ganesh & Co. who has been evincing keen interest in publishing such works and who has undertaken to publish this work also.

I wish to conclude this humble foreword of mine with a quotation from an eminent writer on "the true spirit of worship" and with prayers to our Universal Mother.

"The true spirit of worship is the sacrifice, the entire effacement of the sense-bewitched self, with its desires and cravings, until the soul learns completely to confide and joyfully to possess its all, in God. Man's career in life ought to be like the railway journey of a little child, with no ticket to purchase, no berth to reserve, no luggage to book, no provisions to carry, seated on the mother's lap, nourished in the mother's bosom, secure in the mother's arms, restful under the mother's smiles, the darling cherub is conveyed to its destination, enjoying the freedom from care, that a sage would covet and commanding a solicitousness and attention, which a prince would envy. Truly the full formation of this child-spirit is the perfection of the Sadhan of worship".

"May our Universal Mother, the embodiment of Sat, Cit, Ananda, vouchsase unto us, in the abundance of Her Grace and the sulness of Her Mercy, a wholehearted devotion to Her all-controlling Purpose, a cheerful obedience to Her all-governing Will, a conscious participation in her all-saving Grace, a rapturous delight in Her all-enticing Beauty, a direct vision of Her indwelling Glory, and ultimately a personal communion with Her Immanent Spirit".

"Lead me, kindly Light, amid the encircling gloom, the appalling tumult, the gaping, yawning, engulfing abyss, the receding light. Lead me on, Kindly Light; not my course but Thy course; not my purpose but Thy purpose; not my will but Thy will; not as a cross to be borne but as a joy to be realised, a strength to be acquired, a success to be achieved".

ओं शान्ति: शान्ति: शान्ति: ।

"Sri Vidya" Kalladakurichi 12th July, 1953 S. Anantharama Ayyar

# सौभाग्यवर्धनीसहिताया आनन्दलहर्या विषयानुक्रमः

|                                                                               | PAGE   |  |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------|--|--|--|--|--|--|
| Foreword                                                                      | iii-vi |  |  |  |  |  |  |
| Preface                                                                       | 1-6    |  |  |  |  |  |  |
| Translation                                                                   | 7-38   |  |  |  |  |  |  |
| Sanskrit Text and Commentary                                                  | 1.68   |  |  |  |  |  |  |
| श्रांदेच्याः सर्वोत्कृष्टत्वम्                                                | १-३    |  |  |  |  |  |  |
| मातृकादिमन्त्रोद्धारक्रमः — तत्र मातृकोद्धारः ; विद्याप्रासादपदोद्धारः ; अनु- |        |  |  |  |  |  |  |
| त्तरमन्त्रोद्धार: ; वाग्वादिनीविद्योद्धार: ; शैवपश्चाक्षरीविद्योद्धार: ;      |        |  |  |  |  |  |  |
| पाशादित्र्यक्षरीविद्योद्धारः                                                  | 8-6    |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेन्त्र्याः चरणरेणुवर्णनम्                                                | 6.80   |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेव्युपासनया अविद्यानिवृत्तिप्रतिपादनम् , प्रसङ्गात् कामराजमातृकोद्भार: . | १०, ११ |  |  |  |  |  |  |
| अन्यदेवतोपासनातः श्रीदेव्या उपासनायाः समीहितसाधनफलनिरूपणम् .                  | १२, १३ |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेन्या भाराधनम्                                                           | १३, १४ |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेत्र्याः कृपाकटाक्षमहिमवर्णनम्                                           | \$8    |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेत्र्याः स्थूलध्याननिरूपणम्                                              | १४, १५ |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेव्याः परध्याननिरूपणम् • • •                                             | १९, १६ |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेन्याः सूक्ष्मध्याननिरूपणम्                                              | १६, १७ |  |  |  |  |  |  |
| श्रीदेव्या उपासनायां भूमिकाद्वयकथनम्                                          | १७, १८ |  |  |  |  |  |  |
| श्रीचक्रस्वरूपनिरूपणम्                                                        | १८, १९ |  |  |  |  |  |  |
| अस्योद्धारकमः                                                                 | 16-51  |  |  |  |  |  |  |
| परदेवतायाः सौन्दर्यवर्णनम् • • •                                              | २२     |  |  |  |  |  |  |
| चरणमहिमवर्णनम्, प्रसङ्गाद्विस्तरेण तन्त्रद्वयस्यावतारकथनं च .                 | २२-३०  |  |  |  |  |  |  |
| वाग्भवकूटस्य सात्त्विकथ्याननिरूपणम्                                           | ३०     |  |  |  |  |  |  |
| तस्यैव राजसध्याननिरूपणम्                                                      | 3 8    |  |  |  |  |  |  |
| मध्यकूटस्य ध्याननिरूपणम्                                                      | "      |  |  |  |  |  |  |

|                         |                            |          |                      |                         |          | PAGE       |
|-------------------------|----------------------------|----------|----------------------|-------------------------|----------|------------|
| तस्यैव कामऋलारूपध्      |                            | •        | •                    |                         | •        | ३२-३४      |
| शक्तिक्टस्य ध्याननिर    |                            | •        | •                    | •                       | •        | ३४         |
| कामकलायाः सुक्ष्मध्य    | ।।ननिरूपणम्                | •        | •                    | •                       | •        | ३४-३६      |
| पुनरपि वाग्भवकूटस्यै    | व सात्त्विकध्या            | नान्तर   | कथनम्                |                         | •        | ३६         |
| परदेवताया नाममहिम       | वर्णनम्                    | •        | •                    |                         |          | ३६, ३७     |
| परदेवतासायुज्यस्य र     | सर्वोत् <b>कृ</b> ष्टत्वम् | •        | •                    | •                       | •        | ३७         |
| तस्येव परमपुरुषार्थत्व  | निरूपणम्                   | •        | •                    |                         | •        | ३७, ३८     |
| श्रीदेव्याः चरणार्चनः   | हिमवर्णनम्                 | :        | •                    | :                       |          | ३८, ३९     |
| जगनिवासभूताया: प        |                            |          |                      |                         | गम् .    | ३९-४१      |
| तादशैक्यभावनापासन       | गया हेतुभूतभ               | त.विशे   | षफलिक्दपणम           |                         |          | ४२         |
| परदेवतायाः कर्णभूष      | णमहिमख्यापने               | नानश्व   | रस्य परमसौभा         | ग्यस्य वर्ण             | नम् .    | ४२         |
| परदेवताया: प्रभावक      |                            |          |                      |                         |          | ४२, ४३     |
| कादिमतस्वतन्त्रतन्त्र   | ानुसारेण पर <b>दे</b> व    | वताया    | मन्त्रमुद्धर्तु स्वत | न्त्रम् <sub>हिमव</sub> | र्णनम् . | ४३, ४४     |
| स्वतन्त्रतन्त्रानुसारिण | यो: लोपामुद्राव            | दौर्वासस | ये:विदयोरद्वार       | ह्यनम्                  | •        | 88, 89     |
| कामराजविद्योद्धारः      | •                          | •        | •                    | •                       |          | ४६-४९      |
| नवात्मकविद्याप्रतिपाः   |                            |          |                      | •                       | •        | ४९, ५०     |
| षडन्वयशांभवानां म       | न:प्रमृतिभूम्यन            | तानां दे | रव्याश्चेक्यप्रतिष   | गदनम्                   |          | ५१, ५२     |
| मानसरइमीनां ध्याना      | दिनिरूपणम्                 | •        | •                    | •                       | •        | ५२, ५३     |
| नाभसरइमीनां             | "                          |          | •                    | •                       | •        | ५३, ५४     |
| वायब्यरइमीनां           | ,,                         | •        | •                    | •                       |          | 98, 99     |
| तैजसर इमीनां            | "                          | •        | •                    | •                       | •        | ९९, ९६     |
| <b>आ</b> प्यरइमीनां     | ,,                         |          | •                    | •                       |          | <b>५</b> ६ |
| पार्थिवरश्मीनां         | "                          | •        | •                    | •                       | •        | 48,96      |
| <b>Abbreviations</b>    | •                          | •        |                      |                         |          | ५९         |
| Appendix 1              | •                          | •        | •                    | •                       |          | ξ•         |
| ., 2                    | •                          |          | •                    | •                       | •        | ६१         |
| " 3                     | •                          | •        | •                    |                         | •        | ६२         |
| ,, 4                    |                            |          |                      |                         |          | ६३-६८      |

#### **PREFACE**

This celebrated poem together with the "Wave of Beauty" (Saundarya-lahari) which follows after verse 41, is commonly attributed in India to the great Vedantin Scholastic S'amkaracarya, as is also the other Hymn of the same name translated in "Hymns to the Goddess" by my wife and myself. The text used is that given in the second part of S'amkarācārya's Granthāvalī edited by Prasanna Kumāra S'āstrī (Calcutta 1316 B.S. 1908). This contains the commentary of Achyutananda. I have also made use of Pandit Ananta-Krsna Sastri's commentary on the poem which largely follows the commentary of Laksmidhara. The "Wave of Bliss" deals with the bodily centres Kundali-Yoga and other Tantrik subjects. With the former I have dealt in my work now in preparation on the "Serpent Power". To this the reader is referred. I have also said something there as to the present work and its numerous commentaries.

On the question of S'amkara's alleged authorship of "Tantrik" works the reader is referred to an article in the Calcutta Review (July, 1915) by Mahāmahopādhyāya Satīṣ-Chandra Vidyābhūṣaṇa. The latter also at my request was good enough to send me the following note compiled under his guidance and instruction by his student and research scholar Dinesh Chandra Bhattachārya on the poem the first 41 verses of which are called Ānandalaharī and the remaining Saundaryalaharī. (See notes to v. 41 post.)

(Vide preface in the Mysore Ed. with Laksmidhara's commentary.)

"It is not easy to trace verses from the Saundarya-lahari in any standard work of high antiquity as the Stotras handed down orally for recitation are not generally quoted in support of any statement so long as there are original works to draw upon. Nevertheless a verse from the Saundarya-laharī is found quoted in the famous anthology Subhasitavali of Vallabhadeva as from S'ri S'amkarācārya (No. 3525-जपो जल्प: शिल्पम, etc.) The antiquity if not also the authenticity of S'amkara's Saundarya-lahari is, however, sufficiently ensured by the fact that it has got by far the largest number of commentaries (in Stotra literature). Some 35 are known to exist in different parts of India-a fact which at least affords greater proof of genuineness than can be produced for the rest of the very large number of Stotras and miscellaneous poems ascribed to S'amkara. That the great S'aivite leader was the author of a number of poems besides his monumental works on Vedanta is in our opinion very clearly corroborated by a stanza of Rajasekhara (circa A.D. 900) quoted in the Sūktimuktavali of Jalhana (thirteenth century)-

## स्थिता माध्वीकपाकत्वात् निसर्गमधुरापि हि । किमपि स्वदते वाणी केषांचिद्यदि शांकरी ॥

(Bhandarkar's Report, 1897, p. XII). (There is a pun on ज्ञांकरी; the words of S'amkara, sweet as they are by nature being composed in the poetic art of माध्यीकपाक, have a peculiar relish for one whose mind is in S'amkara, i.e., S'iva).

"The commentators mostly, though not unanimously ascribe the authorship to भगवत्पादश्रीशंकराचार्य who is said to refer to himself as द्विडिशिश in verse 75. But according to the late Sesagiri Sastri (vide Catalogue of MSS.. pt. 2, pp. 92-98) the reference is to an event in the life of one of the 63 Saivite Saints of Southern India and he finds similar references to several other of those saints in two other

poems of S'amkara. The earliest commentators, by their manner leave us in no doubt as to the fact of S'amkara's authorship. Kaivalyasrama, whose date is unknown, but who. from the nature of the works he quotes, seems to be an early commentator begins "भगवान परमकारुणिक: शंकरावतार: श्रीशंकराचार्य: शिवशक्त्योरभेदं ज्ञापयितुं सकलप्रपञ्चसाक्षिण्याः ब्रह्माविनाभूतचिच्छक्तेः स्तुतिद्वारा, etc." Kaivalyāsrama by the way makes an important remark which may throw some light on the place of origin of the poem; in stating that the verse "समानीत: पद्भगम ." etc., is an interpolation he says "नायं श्लोक: शंकराचार्याणां सांप्रदायिक: मलयाल-देशीयानां (Malabar?) पुस्तकेषु यतो नास्ति नापि दाक्षिणात्यपुस्तकेषु " (vide Aufrecht's Oxford Cat.) Both Kaivalyas'rma and Laksmidhara (fl. under Prataprudradeva of Orissa, 1504-32, not in the 14th century as the Mysore editors surmise) refer to a work मनोरमा which happens to be an earlier commentary on four Chapters of the Anandalahari by Sahajanandanatha, pupil of Saccidananda, the latter being described as श्रीश्वादि-गुरुपारंपर्यसन्संप्रदायानुसारिमुनीन्द्रश्रीसचिदानन्दनाथ, Saccidananda actually occurs in the succession list of Gurus at Srngeri Math (vide Descriptive Catalogue of Madras MSS., vol. XIX, p. 7606) and the commentary of one so connected with the very Sampradaya of S'amkaracarya is some proof on the question of authorship.

"Laksmidhara cites सुभगोदय as a work of the S'aivagama ascribed to S'aṁkarācārya (mark specially on page 126 विस्तरस्तु सुमगोदये शारीरके ज्ञातन्य:)—Ramananda, author of a त्रिपुरोपनिषद्भाष्यम् thus refers to this work.

श्रीशंकराचार्यकृतान् प्रबन्धान् सौभाग्यविद्यासुभगोदयादीन् । पुनःपुनः साधु विचिन्तय बुद्धचा तदध्वना भाष्यमिदं करोमि ॥

Laksmidhara on page 123 quotes a half verse as from सुभगोदयव्याख्यान also by S'amkarācārya. This is in our opinion a commentary on a Stotra (of Subhagā a manifestation of

S'akti) also called सुभगोद्य: ascribed to Gaudapadacarya. These show that an extensive literature existed on the S'aivāgama in the time of S'amkarācārya, viz., the प्रपन्नसार a Tāntrik work with its commentary by Padmapadacarya, the famous pupil of S'amkara (quoted very frequently by Raghava-Bhatta who wrote his commentary on S'aradatilaka in A.D. 1493).

बिन्दुसूत्र; and its commentary again by Padmapadacarya (p. 235), etc. It is necessary therefore to disprove the existence (quoted by Bhaskaracarya in his commentary on भावनोपनिषत्) or ascription of all these numerous works before the authenticity of S'amkara's Saundarya-laharī is put in doubt."

Speaking for myself the nature and worth of a work is of more importance than its authorship. I am content to leave these historical questions, which do not greatly concern me, to others who are more competent to deal with them. I therefore have no opinion of my own to offer on this debated point—a position I also took up in the Introduction I wrote for the Prapañcasara Tantra (vol. III, Tantrik Texts). This did not however save me from the misrepresentation of one critic who, apparently anxious to convict me of something, made me out as saying that S'amkaracarya (that is Adi-S'amkara) was the author of that Tantrik work when I had done nothing of the kind. Amongst other matters yet to be determined is the age of the Adi-S'amkara himself. I may however take this opportunity of writing that since then a writer in one of the Indian journals has given the following list of well-known writers who, he writes, support the traditional authorship namely: Amalananda Yatindra (contemporary of Hemadri, the author of Caturvarga Cintamani), in his Vedantakalbataru quotes from the Prapancasara of S'amkara whom he calls Bhagavatpāda. Sāyaņa, his brother Madhava, Rāghava-Bhatta commentator on the Sarada-Tilaka and Nilakanta in his Tikā on the Devi-Bhagavata are quoted to support the

PREFACE 5

tradition; as also Nysimha in his "Durgapradīpa" and "Tarabhaktisudharnava" Appaya Dīksita and the Bengali Pandits Raghunandana and Krsna-Candra-Āgamavāgīs'a. As against this another writer attributes the Prapañcasara to "a Tantrik S'amkara of Bengal in the early fifteenth century" stating that all Tantrik works which go under the name of S'amkara—(and therefore presumably the present one) are by him. The same writer affirms that in many of the Hindu almanacs he names an era called S'amkarabda which is some thirty-six years earlier than that which bears the name of Chaitanya. As against these confident statements, we have the following facts noted in the review of vol. III of the Tantrik Texts under the initials of Mahamahopadhyaya Satis-Candra Vidyabhūsaņa (Calcutta Review of May, 1903) to which I have already referred. He states that the Prapaficasara cannot be the work any S'amkara of the fifteenth century. For Sayanacarya (flor. 1350) wrote a commentary on the Prapañcasāra known as the Prapañcasāra-Samgraha. The Prapañcasara is mentioned in the Vedantakalpataru (Adhyaya I, Pad. 3, Adhikarana 8, Sūtra 33) a work composed about 1210 which speaks of the Prapancasara as written by Acarya which in that work means the author of the S'arīraka-Bhāsya who is said according to European Orientalists to have lived A.D. 788-820. According to some Indian notions Adi-S'amkara is here confused with Abhinava Samkara who at the Kamakotipīta at Kāncī was the 38th successor of Adi-S'amkara who lived in the 6th century B.C. (See "The Age of S'amkara," by T. S. Narayana S'astri). Again Raghava Bhatta in the commentary on the S'arada-tilaka (431 Benares Ed.) quotes the interpretation by Padmapadacarya of V, 31, Patala 32 of Prapaficasara. He wrote a commentary on the work and was the disciple of S'amkara. To these facts I may add another which has since been brought to my notice namely that the commentary of the Nysimha-tapani Upanisad by

Samkara refers to the Prapañcasara as having been written by the commentator of the Upanisad. The critic who advances the claims of the fifteenth century S'amkara was doubtless correct in saying that we must upon the question of authorship look also to internal evidence as afforded by the character of the work. He is however in error in speaking of the Prapañcasara, with which he seems to be unacquainted, as being dualistic. How can a Tantra which (to mention but one instance) counsels the Sadhaka to realise the Mahāvākya "He I am" (So'ham) be other than monistic? Whether the monism is that of the Māyāvāda School is another matter. I am, however, as I have already said, content to leave all these questions to the Pandits and others interested in historical questions, who, I am sure will give them all the attention which they are worth. It is sufficient for my purposes that the Anandalahari is universally acknowledged to be an ancient and authoritative Tantrik work the Text of and commentaries on which have great intrinsic value to all students and followers of the Agama.

I might have enlarged the commentary in many cases to the advantage of the reader but considered it unnecessary seeing that I have (as above stated) more fully dealt with the subject in my work (now in press) on "The Serpent Power". What I have here given will I trust make this great poem at least superficially intelligible to those unacquainted with the matters with which it deals.

10th June, 1916

ARTHUR AVALON

ON THE PADMA

# WAVE OF BLISS

### ĀNANDALAHARĪ

#### VERSE 1

ONLY when united with S'akti has S'iva power to create, but without Her the Deva cannot even stir. How then can I without worth, bow down to (One so great as) Thee or sing Thy praises—Thou Who are served by Hari, Hara, Virifici and others.

#### COMMENTARY

S'iva can do nothing without S'akti which is of threefold aspect as Icchā (will), Iñāna (knowledge), and Krivā (action). The author here speaks of the Mantra Hamsah. Ham is the Bija of S'iva and Sah that of S'akti. Ham+Sah=Hamsah=Sah+Ham=So Ham= So'Ham-Sah+Aham, So Ham being Sah+Ham-S'akti+S'iva; if S and H be eliminated therefrom there remains Ong or Om the Pranava. Prapañcasara (vol. III, Tantrik Texts), IV, 21. The Hamsah is thus the Pranava in a slightly gross form. This is the first state of Spandana. HSAUH is the Preta-bija. In this S'iva (H) and S'akti (S) are in a state of quiescence during Pralaya. Preta (Pra+ ita) means "completely gone". This precedes the state when S'akti becomes Ucchūnā. The Supreme Hamsah is the cosmic breath. Ham is the outgoing breath which symbolises creation and Sah the ingoing breath which in a cosmic sense is dissolution. Mahāviṣṇu, i.e., the Brahman says to Brahmā "The duration of your life is my outgoing breath"-Tavāyur Mama Nissvāsah (Prapañcasāra, I). The union

of S'iva and S'akti is shown also in the articulated consonant letters. The consonants by themselves which are S'iva cannot be articulated. It is by their union with the vowel sounds which are S'akti that they can be articulated. The letters of the Alphabet are called Akṣara (imperishable). At the time of Pralaya they are not destroyed but remain dissolved in the Niskala Brahman. S'ruti says: "Akṣaram paramam Brahma." Thus both S'iva and S'akti are imperishable (Aksara). Their union is symbolised by the figures of nine triangles four of which represent S'iva and five S'akti. S'iva as the Supreme is worshipped by Hari, Hara and Viriñci who are the Trinity (Trimūrti) Viṣṇu, Rudra and Brahmā. These three are mentioned by name as they are in Omkāra which is formed by the combination of A, U, M. A is Hari or Visnu the protector, U is Hāra or Rudra the withdrawer and M is Brahmā or Viriñci the creator. Omkārathe subtile Hamsah is the first of Vedik Mantras. By saying that She is "served by Hari, Hara, Viriñci" the intention is to show that she is adored by the Vedik Mantras the first of which is Omkara. The Nityāṣodasikārṇava which is a part of the Great Vāmakesvara Tantra contains a Verse (iv. 7) which says: "Without S'akti the subtile S'iva has neither a name nor manifestation (Dhāma = Prakāsa)." The Devi-Bhagavata also says: "Even S'iva bereft of Kundalini S'akti becomes S'ava (corpse)."

#### VERSE 2

VIRINCI created the worlds from the tiny speck of dust which he gathered from Thy lotus-feet. S'auri upholds them on his thousand heads with all his great might; and Hara having reduced them to ashes, besmears himself therewith.

#### COMMENTARY

S'akti is Cause of the Universes which are countless and which, countless though they be, are yet nothing but a transformation of a speck of the dust of S'akti's feet. The power of Brahmā (Virinci) and other Devatās is derived from Her, who manifests the universe

with the aid of the Guṇas. These Guṇas, namely, Sattva, Rajas, Tamas are Iccā, Kriyā, Jñāna S'akti's of the Brahman viewed objectively. Hara or Rudra besmeared with ashes is the power of dissolution. In His case the ashes are those of the worlds which He has destroyed. S'auri (=mighty one) is Nārāyaṇa or Viṣṇu. As Ananta (the endless one) he is the great Serpent with a thousand heads who upholds the Universes. See Puruṣa Sūkta: "Sahasrasīrṣā Puruṣah, sahasrākṣah sahasrapāt."

This verse speaks of the illimitable character of the Devi's Greatness compared with which the powers of creation and so forth, great as they are, are insignificant.

#### VERSE 3

Thou art the Sun which illumines the inner darkness of the ignorant. Thou art the channel running with the honey of Consciousness for the unknowing. Thou art the Rosary of Cintamani stones of the poor and the tusk of the boar Muraripu for such as are sunk in the ocean of births (and deaths).

#### COMMENTARY

Worship of S'akti dispels ignorance. In the original text consciousness is spoken of as Caitanyastabaka, i.e., a bunch (Stabaka) of consciousness. The worshipper of the Devī is rewarded with the essence of all forms of consciousness. Desires are fulfilled; bliss gained and so is Liberation. "Channel running with," etc.: that is She is the Giver of special knowledge (Viseṣajñāna) to the ignorant. Cintāmaṇi is a Gem which grants all wishes. The Devī is Dānas'akti—the source of all blessings. She is spoken of as the rosary of Cintāmaṇi as it is through Her Grace that the Iṣṭadevatā may be attained. The Devī is the rosary of the poor who obtain the fulfilment of their desires from Her. Muraripu (Enemy of Mura) is a name of Viṣṇu as the destroyer of the Daitya Mura, incarnated as the Boar (Varāha) incarnation (Avatāra). She raises and gives

liberation to those immersed in worldly action; so powerful is Shejust as the Boar raised with His tusk the world which was immersed in the Great Waters.

#### VERSE 4

ALL other Devas grant desires and dispel fear by the gestures of their hands. But not Thou Who alone, having granted freedom from fear, and the fulfilment of desires, even with Thy feet art thus, Oh protectress of the worlds, able to save from fear and to grant even more than the fruit of (our) desires.

#### COMMENTARY

What the Devatās do with their hands She does with Her feet: indicative of the superiority of S'akti. In the Dhyāna of Tripurasundarī in Vāmakesvara Tantra, Tantrarāja (Tantrik Texts, VIII) Bhāvanopaniṣad (Tantrik Texts, XI) She is not shown as making the gestures of granting boons and dispelling fear with Her hands. Achyutānanda observes that what others have to accomplish by their gestures the Devī Tripurasundari does without any effort. Some Devas grant heaven (Svarga) and others liberation (Mokṣa). S'akti gives both enjoyment (Bhukti) and liberation (Mukti). This verse contains the Bālā Mantra: Aim Klim Sauh.

#### VERSE 5

In ancient days Hari through having worshipped Thee the Giver of prosperity to Thy devotees was able on taking the form of a (charming) woman to stir even the mind of S'iva the destroyer of the three cities. Smara too through worshipping Thee was powerful to raise passion even in the minds of great sages by his charming body so greatly pleasing to the eyes of Rati.

#### COMMENTARY

The first sentence refers to the assumption by Vișnu of the Mohinī-Mūrti. S'iva though a Yogī and the Destroyer of the three cities of the great Asuras could not resist the Devi's power exerted through Hari in the form of the beautiful woman Mohinī. Smara is Kāma the God of Love whose consort is Rati. At the time of worship of Tripura Devi both Rati and Kama are first worshipped at the place of entrance. This verse can be, says Achyutānanda, interpreted another way. Instead of reading Pranatajanasaubhāgyajananī in the accusative it may be read in the vocative case with In joined to it by Samdhi. The translation should then begin: "O Thou who grantest prosperity to Thy devotees, in ancient days, Hari through having worshipped Thee as I (i.e., Kāmakalā) was able to take the form of a woman and so forth." See Tantrarāja and Kāmakalāvilāsa. This verse contains the Vidyā called Sādhya-siddhāsanavidyā. H and R in the word Hari, long I and Anusvāra (m) in the word Jananim, spell the Bija Hrim. The word Smara (Kāma) indicates the Kāma Bīja or Klīm. V in the word Vapuh, Le in the word Lehya, and Anusvāra in the word Munīnām spell the Bīja Blem. The Vidyā is therefore Hrīm, Klīm, Blem.

#### VERSE 6

BLESSED by the favour of a wondrous side glance from Thine eyes, O daughter of the Himālaya Mountain! the Bodiless Kāma with a bow of flowers, a bow string of black bees, five (floral) arrows, Spring as his charioteer and the Malaya wind for a war chariot alone (and without other aid) conquers the whole world.

#### COMMENTARY

The Bodiless One (Ananga) is Kāma the Deva of Love whose body was destroyed by fire from the third eye of S'iva when he sought to disturb His Yoga by exciting passion in Him for His consort Pārvatī. The destruction of Kāma (desire) by the third eye (of Jñāna or wisdom) denotes the conquest of Kāma by Jñāna. Having the Devī's grace he does not require formidable weapons. He can conquer the whole world with his sweet soft weapons of love, made of the flowers and bees seated with his chief attendant the short Spring Season of love in His chariot which is the gently blowing wind from the Malaya mountains. The Kāma Bīja "Klim" is here indicated and is extracted as follows. K from Kāmapi, L from Malaya, long I from Maurvī, and Bindu (m) from Pauṣpam.

#### VERSE 7

MAY She who is the Pride of Siva appear before us with large full breasts like the temples of a young elephant, with slender waist girdled with tingling bells, Her face like the full moon holding bow, arrow, noose and a goad in Her hands.

#### COMMENTARY

The Pride of S'iva (Puramathitur āhopuruṣikā=S'ivasya aham-kārarūpā). This is the popular interpretation. The inner meaning is that S'iva as Prakāsa sees Himself reflected in Her the Vimarsa-s'akti and becomes conscious of Himself. This is very fully illustrated in Kāma-Kalā-Vilāsa. Āhopuruṣikā like Ahamkāra is popularly interpreted to mean 'pride' but its primary significance and that is the sense here, is the consciousness of one's self: 'I am'. Puramathitā (destroyer of Pura) is a name of S'iva: Cf. Tripurāri.

"Blum" the Vasinī-Bīja is here delivered; B being taken from the word Bāṇa, L from the word Karatala, U from the word Puramathituh and Bindu from the word Āstām.

#### VERSE 8

Fortunate indeed are the few, who worship Thee the Wave of Consciousness and Bliss, Whose abode is that couch

which is Paramas'iva the supports whereof are the (four) S'ivas in the house of Cintāmaṇi, adorned with a garden of Nīpa Trees, which is in the Island of Gems surrounded with a grove of celestial trees, in the midst of the Ocean of Nectar.

#### COMMENTARY

Here the Sthūla-S'aktimūrti (gross S'akti form) is contemplated in the heart between the three lower and three higher psychic centres. The text may also mean "whose abode is the couch which is Paramasiva's" that is who is united with Paramasiva in the Pranava; the Nāda over the Omkāra being the couch on which is resting the Parama-S'iva in his Bindu form. The Bindu is S'iva and S'akti. A, U, M, Nāda, Bindu, the five component parts of "Om" and the S'rīcakra (Yantra) are here referred to. Cintāmaņi is the jewel which grants all desires. The well-known Tantrik meditation in the heart lotus of worship below the Anahata is here referred to. The Bahurūpāstaka and Bhairavayāmala say "There is the supreme temple (Mandira) of Devī full of Cintāmaņi stones. The great couch is S'iva (Parama-S'iva). On that couch the cushion (Kasipu, i.e., Mattress) is Sadasiva; the pillow (Upabarhana) the great Isana. The four supports (pada) are Isana, Rudra, Hari, Brahma: and the great Indra is the spittoon (Patadgrhna). On that bed Oh great Isana! reclines the supreme Tripurasundari." Hence the Devi in the Lalita. v. 22 is called Pañcabrahmāsanasthitā.

By "Ocean of Nectar" (Sudhāsindhu) is meant Kulāmṛta Kāraṇavāri (consecrated wine). In this verse are the Bījas of Kāmesvarī (Klīm) and Mahāpreta (Hsauh).

#### VERSE 9

Oh Devi, having pierced Earth in Mūlādhāra, Fire in Svādhiṣṭāna, Water in Maṇipūra, Air in the heart, Ether above it, and Manas between the eye-brows, and having thus passed through the whole of the Kula way, thou dost enjoy with Thy Lord in the secret Sahasrāra lotus.

#### COMMENTARY

The ascent of Kuṇḍalī is here mentioned as described in the Yoga dealt with. This is Antarayāga. The Body of Kuṇḍalī has eight parts (Aṅga), namely, the six centres Mūlādhāra to Ājñā-Cakra and S'iva Her Lord. The six centres are temporary stages where Kuṇḍalī rests for a while to make Herself Mistress of that plane of being. As Paṇḍit R. Anantakṛṣṇna S'āstri (in his Commentary on this poem) points out there is a great temptation to the Yogī to stay at these lower centres as luxurious happiness is there experienced. But the Sahasrāra is the permanent abode and this is his ultimate aim. There the interblending takes place previous to which the individual consciousness is retained. In this verse Kuṇḍalī is described as having broken through the six psychic centres and reached the causal (Kāraṇa) plane.

The places of Fire and Water as given here and in V. 37 post differ from those in the Ṣatchakra Nirūpaṇa; also see my "Serpent Power".

#### VERSE 10

THEN again, having made manifest the Cakras by sprinkling them with the streaming shower of nectar which flows from Thy two feet, Thou attainest Thine own abode and having assumed Thine own form, serpent-like with threefold coils Thou sleepest in the cavity of the Kulakunda.

#### COMMENTARY

V. 9 described the ascent and, this the descent or return of Kuṇḍalī from the Sahasrāra or upper S'ricakra to the remaining six forming the lower hexagon. The Cakras become invisible when absorbed by Kuṇḍalī on Her upward journey. As She comes down again to Mūlādhāra, She produces and thus makes manifest (Rasāmnāyamahasā) these Cakras from Herself. Kālīcaraṇa says that Āmnāya=Vidhānam (doing) and Mahas=Prakāsa (manifestation). Rasa are the lotuses: for as Kālīcaraṇa elsewhere says:

Rasa=Viṣayarasa or attachment to worldly things. Unless man has the qualities (Vṛtti) which are in the lotuses he is without attachment. These Vṛttis, that is, the Cakras to which they belong are made manifest on Kuṇḍalī's return. She bathes the Prapañca that is the Six Centres of which it is composed with the nectar flowing from the tips of Her feet when She is in union with Paramasiva in the Sahasrāra. She thus returns to the Kulakuṇḍa which is in the Mūlādhāra that is the triangle there in the middle of which is the Svayambhu Linga round which Kuṇḍalī clings. The translation adopted is according to the Commentary of Achyutānanda. Kuhara meaning cavity he reads Kuhariṇi in the locative case as an adjective qualifying Kulakuṇḍe also in the locative. Kālīcharaṇa reads Kuhariṇī in nominative as an adjective of Kuṇḍalī which is understood. Kuhariṇī is then She who dwells in the cavity (Mūlādhāra).

The Kulakuṇḍa is described as being the root of the Nāḍīs, placed by some in the Mūlādhāra and by others in the Svādhiṣṭāna. But as Pandit Anantakṛṣṇa Sāstrī points out when the text refers to the sleeping posture the Mūlādhāra is intended. Kuṇḍalī does not stay long in the Sahasrāra; the actual duration of such stay depending on the strength of practice and previous experience. The Yogī makes effort at each attempt to prolong this stay. On the upward journey there is colour and sound. Sound is heard or vibration is felt in the heart. The Sahasrāra is soundless and colourless (Nirvarṇa).

#### VERSE 11

THY abode is made by four S'rīkantas and five S'ivayuvatis which are the nine several Prakṛtis of S'ambhu (S'iva). The angles are forty-three in number. It also has three circles and three lines and (two) lotuses of eight and sixteen petals (respectively).

#### COMMENTARY

This is outer worship (Bahiryāga). The S'rīkantas are the four triangles with points upwards. These represent the S'iva element.

The S'ivayuvatis are the five downward pointed triangles which represent the S'akti element. By the Mūlaprakṛti of S'iva Who is in the form of Bindu the nine are formed. The three lines and circles are the three outer sections in the Yantra and the lotuses of eight and sixteen petals are the inner ones in the same. This Yantra is the celebrated S'rīyantra or S'rīcakra figured on the outer cover of this book. The nine Prakṛtis are the root Prakṛti (Mūla-Prakṛti) and the eight issuing Vikṛtis which are also Prakṛti in relation to what they produce.

Pandit Anantakṛṣna Shāstrī, ed. Ānandalaharī 39 says: (See also Bhāskararāya on Lalitā, v. 116.)

"These nine angles by their action and interaction from the immediate cause for the manifestation of the universe. The formation of the S'rīcakra is here described. In "Kāmikā," a Mantra S'āstra, the human Body is taken to be the S'rīcakra, and the correspondences given as below:

#### MICROCOSM

| Five S'akti angles |       |       | Four S'iva angles |        |             |  |
|--------------------|-------|-------|-------------------|--------|-------------|--|
| 1.                 | Tvak  | Skin  | 6.                | Majjā  | Marrow      |  |
| 2.                 | Asṛk  | Blood | 7.                | S'ukra | Semen       |  |
| 3.                 | Māṁsa | Flesh | 8.                | Prāṇa  | Vital force |  |
| 4.                 | Meda  | Lymph | 9.                | Jīva   | Soul        |  |
| 5.                 | Asthi | Bone  |                   |        |             |  |

#### MACROCOSM

S'akti's angles

Five Bhūtas, five Tanmātras, five Jñānendriyas, five Karmendriyas, and five Prāṇas.

S'iva's angles Māyā, S'uddhavidyā, Mahesvara and Sadāsiva.

In giving these correspondences some mention 51 Tattvas, some others 94, while yet some others hold the other Tattvas are all included under the 25 which they calculate. The commentaries contain instructions as to how to engrave the S'rīcakra, and quote Vedic

authority to support their statements. There are three ways of designing S'rīcakra-Meru, Kailāsa and Bhūh. Each of these designs varies from the other in the arrangement of the houses of Deities and has a distinct form of worship. The identification with the sixteen Nityā deities forms Meru; with eight Mātrka Deities, Kailāsa; and with eight Vasinī Deities, Bhūh. "Taitirīyāranyaka" states that the Rsis named 'Prsnis' worshipped the S'rīcakra and attained success in the Yogic practice of leading the Kundalinī to Sahasrāra. As to the number of angles in a full-blown Srīcakra there is some difference of opinion. Some say that it must have 44, and others 43 angles. As appears from the above the Text here translated gives forty-three. Māyā, S'uddhavidyā and the others are S'aiva Tattvas issuing forth in the reverse order of that stated. S'uddhavidyā is also called Sadvidyā and Sadāsiva is called Sādākhya which means Sat ākhyā yatah or "that state in which there is the first notion of being"; for here the world-experience commences as the notion " I am ".

### VERSE 12

Oh Daughter of the snowy mountain, Brahmā and the others (Viṣṇu and Rudra) Great Devas are scarcely able to imagine Thy beauty. The Devis by meditation on Thy transcendent beauty gain that Union with S'iva which is scarcely to be had by (all) austerities.

#### COMMENTARY

Daughter is She of the Snowy King Himālaya. The Devas are poets both on account of the S'āstra attributed to them and of their concern in the making, maintenance, and destruction (the prelude of rebirth) of the universe. The meaning of the second sentence is that the Devis or celestial Spirits who see Her beauty get by merely wishing for it that Union which Rṣis and others can scarcely obtain by means of hard austerities. According to another reading which has "Pasūnām" for "Tapobhih" the meaning is "unattainable by those who are Pasu and follow not the "Tantras".

As in the 11th verse the S'rīcakra was described this refers to its presiding Deity to whom the Ānandalaharī is addressed—the first Cause which is reached by uniting S'akti and S'iva in the Sahasrāra. Their merger is Sāyujya.

#### VERSE 13

If but a glance from Thine eye falls on a blind old man incapable (through his years) of love, then hundreds of youthful women with loosened hair will follow him, their upper cloths slipping from their breasts rounded like jars and their girdles and lower cloth falling from about them.

#### COMMENTARY

According to Pandit Ananta Kṛṣṇa some Commentators regard this and verses 18 and 19 as Madanaprayoga for the attainment of the third Puruṣārtha (Kāma): sed quaere; the description is rhetorical only and v. 19 refers to the Kāmakalā. So great is She the Desirable One (Kamanīyā) that but a side glance from Her upon any person or thing makes him or it the object of desire. This is a classic Sanskrit description of the state of women under the influence of passion.

#### VERSE 14

Oh Mother, there are fifty-six rays of the Earth, fifty-two of Water, sixty-two of Fire, fifty-four of Air, seventy-two of Ether and sixty-four of mind but Thy two lotus feet shine above them all (in the letters Ham and Sah).

#### COMMENTARY

By the "rays" (Mayūkha) are meant days and nights. The rays of the six Cakras collectively, make a lunar year of three hundred

and sixty days of six seasons. The two feet of the Devī are Nāda and Bindu and are "beyond time" (Kālāgocara). Spring (Vasanta) is fifty-six days, summer (Grīṣma) is fifty-two days and so on. Each Cakra represents a season. Above all there are the two feet of the Devī which are Brahman and Parabrahman, Nāda, Bindu, that is, they are beyond time. Some say that the fifty-six Mayūkhas are the twenty-eight Tattvas of Earth duplicated: twenty-eight for S'iva and twenty-eight for S'akti. The fifty-two Mayūkhas of water are twenty-six duplicated as above and so on. Above these shine the two feet of the Devī which are Tattvātīta that is beyond all (objective) Tattvas.

Achyutānanda who gives the above as alternatives, states his own view which is that the Mayūkhas are letters of the alphabet grouped in different ways:

- (1) Fity-six Mayūkhas are the fifty letters and the Bijas Aing, Hrīm, S'rīm, Aing, Klīm, Sauh. These are the Mayūkhas of Earth.
- (2) Fity-two Mayūkhas are the fifty letters and the Bijas Saum S'rīm. These are the rays of Water.
- (3) Sixty-two Mayūkhas are the fifty letters and the fourteenth vowel repeated four times and the letters Ham, Sah repeated four times. These are the rays of Fire.
- (4) Fity-four Mayükhas are the fifty letters and Yam, Ram, Lam, Vam. These are the rays of Air.
- (5) Seventy-two Mayūkhas are the first fourteen vowels repeated five times and Aīm, Hrīm. These are the rays of Ether.
- (6) Sixty-four Mayūkhas are the sixteen vowels four times repeated. These are the rays of Manas.

Some say that Nyāsa should be done with these three hundred and sixty letters together with Ham and Sah in the six Cakras. See Introduction to "Serpent Power".

#### VERSE 15

How can the words of sages become sweet with the sweetness of honey, milk, and the juice of grape if they have not bowed to and meditated upon Thee Who art white as autumn moonlight; on Whose head of coiled and matted hair is the moon; Who in (two) hands (dost hold) a book, and crystal rosary and (with the two others) dost make the gestures of (granting) boons and dispelling fear.

#### COMMENTARY

According to Achyutānanda the meditation (Dhyāna) of Krīyā S'akti (energy of action) as the source of Speech (Vāgbhavarūpā) is here indicated. See notes to v. 32. This and the two succeeding verses have been described as the Sārasvata prayoga which makes one a great poet (maker).

#### VERSE 16

Such wise men as worship Thee, red and beauteous as the morning sun (shining) in the lotus-like garden of the heart of great poets delight ail men by words full of the waves of tender amorous passions issuing from Sarasvati.

#### COMMENTARY

That is, just as the sun makes bloom the lotus so does She make bloom the heart of great poets.

Virincīpreyasi is the beloved or wife of Virinci or Brahmā that is Sarasvati or speech of which She is the Goddess. Amorous passion is S'rngara Rasa. This is the form of Devi as Iccha S'akti. She is the presiding Divinity of Kāmakūta as Krīyā S'akti is of Vāgbhava. See last note.

#### VERSE 17

Oh Mother, he who contemplates Thee in company with (Thy attendant Devis) Vas'inī and others, the givers of good speech, beautiful as the moon-gem, becomes (himself) a great

poet whose words charming in their expression are sweet with the fragrance of the lotus mouth of Sarasvati.

#### COMMENTARY

This verse gives the fruit of meditation on Jñānas'akti, the presiding Divinity of S'aktikūta. The eight S'aktis are Vasīnī, Kāmes'vari, Modīnī, Vimalā, Aruņā, Jayinī, Sarves'varī and Kaulini. These eight who are white like the Moon-gem are the Devis of the eight groups (Vargas) of letters. The first of which are the vowels grouped as one and the rest are Ka, Ca, Ţa, Ta, Pa, Ya and S'a groups. (See Tantrarāja, Kāmakalāvilāsa, Nityāṣodas'ikārṇava). They are in the Cakra called Sarvarogahara.

#### VERSE 18

He who calls to mind the heaven and earth as bathed in the beauty of Thy Body like unto that of the rising sun subjugates many a celestial damsel with beauteous trembling eyes like those of the forest deer.

#### COMMENTARY

This verse gives the fruit of meditation on Jñāna S'akti the presiding Divinity of S'aktikūta. The eyes of damsels being celestial are naturally steady or winkless. But even their eyes tremble. This, as last verse, is a poetical description symbolic of the great powers attained by worship of Jñāna-S'akti. Literally put the latter part of the Verse would read thus: "Are not all the many celestial courtesans the first among whom is Urvasi and whose eyes are restless and beautiful like those of timid forest dear obedient to him!" By this comparison the greatness of the Sādhaka's power is shown, for the eyes of the celestials are winkless. This also shows the excess of their passion.

#### VERSE 19

Oh Queen of Hara (Siva), whoever contemplates Thy Manmathakalā thinking of one Bindu as the face, and below it (on other two Bindus) as Thy breasts and below these on Hakārārdha, can forthwith subjugate women. But this is for him a very trifling thing (since) he can at his pleasure move Trilokī (three worlds) whose breasts are the sun and the moon.

#### COMMENTARY

By "Queen of Hara" it is denoted that she is Saccidānanda. Hara is He who absorbs (harati) the universe into Himself. S'rīkrama says: There are three Bindus—The first or Fire is indicator of Rajas Guṇa and Brahmā. This is the face (Mukha). The second and the third are the two breasts which are Hari (Viṣṇu) and Hara (Rudra) and indicate Sattva and Tamas Guṇas. Below that is "half of Ha" the subtle Citkalā which is the Yoni. The latter which is formed by the triangle connecting the three Bindus indicates the three Guṇas which are characteristics of Hari, Hara and Brahmā. The universe is the product of Cit-S'akti and Māyā-S'akti. This Yoni has three angles. The form of the Kāmakalā is thus described.

Manmathakalā is Kāmakalā. This according to Achyutānanda is the display of power in the form of the three Guṇas (Triguṇātmakavibhūti); that is the universe which is the product of the union of S'iva and S'akti.

Triloki, the three worlds are compared to a woman whose breasts are the Sun and Moon. To one who can conquer such a "woman" the conquest of an ordinary woman is but a trifling thing. The sense is he becomes Lord of the three worlds and all the S'aktis therein are in harmony with his wishes. This verse speaks of Pancamayāga, esoterically, the Union of Kuṇḍalini with Parama-S'iva and of Maithuna on the material plane. This is an oft quoted verse.

#### VERSE 20

HE who in his heart contemplates Thee Who hast the form of the Himalaya Mountain, and dost diffuse from all parts of

Thy body numbers of nectar-like rays; such an one overcomes the pride of serpents as does the Bird King Garuda. He by his mere look which sheds cooling ambrosia assuages those who burn with fever.

#### COMMENTARY

The Commentator Dindima says that here the Amrtesvari Mūrti is indicated. Yogīs enjoy the ambrosia issuing from the Amrtā-Nādī.

#### VERSE 21

GREAT men who with mind free of Māyā see without effort Thy Kalā wherein is Sun, Moon, and Fire, which (Kalā) is subtle as a lightning-flash placed above the Six Lotuses in the forest of the Great Lotus, are immersed in the wave of Supreme Bliss.

#### COMMENTARY

Verse 19 speaks of Kāmakalā in the form of Tripurasundarī the Mother of the three Bindus, (Brahma, Viṣṇu and Rudra), Kāma= Kamanīya (desirable). Kalā=Sun, Moon and Fire. She is the Iṣtadevatā of all Who is worshipped by Vīrācārīs. The previous meditation is the outer (Bāhya) Dhyāna. Lahṣmīdhara and Achyutānanda say that this verse formulates the pure Svarūpa contemplation attainable only by the great. That is the inner (Ābhyantara) subtle meditation (Sūkṣmadhyāna). This is the subtle (Sūkṣma) form; the previous forms being for lower capacities. The Kalā in this verse is Devi as Consciousness (Citsvarūpā) which by its S'akti appears as the three Bindus or Kalās of Sun, Moon and Fire. As to the meaning of Kalā, see my "Serpent Power". The Sahasrāra is spoken of as 'the forest of the Great Lotus' (Mahāpadmātavī) on account of the great number of its petals. The Yāmala also uses the same expression.

#### VERSE 22

"Oh Bhavānī, do thou—give a compassionate look upon me, Thy servant." To him who thus praying says "Oh Bhavānī Thou" then and there Thou dost give the state of union with Thee, that state adorned by the brilliant crowns of Brahmā, Viṣṇu and Rudra.

#### COMMENTARY

As Lakşmidhara says that "Bhavāni" as a Verb means "May I be" and Bhavani tvam="let me be (one with) Thee"; taking it as the optative first person singular of the verb Bhū. He who thus worships the Devi becomes one with Her. The very utterance of the words "Bhavani tvam" attracts Her attention. The expression "Bhavāni tvam" has two meanings. Bhavāni is the vocative form of Bhavānī and is also the löt (optative) first person singular of the root Bhū (=to be). The author says that when the Sādhaka is supplicating the Devi for Her Grace addressing Her as Bhavāni (the consort of Bhava or S'iva) She out of Her Great Mercy mistakes as it were the meaning of the Sādhaka and understands him, when the first two words are uttered, to say "May I be Thou" and grants his prayer. Dindima says that hitherto Antaryaga and Bahiryaga have been taught and here Bhakti or devotion leading to Sālokya, Sāmīpya, Sārūpya and Sāyujya; that is reaching the same abode as, nearing, attaining the quality of and union with the Devata. Here the union given is Sāyujya. By saying 'adorned by the crowns, etc.,' the author means that this high reward is unattainable by even the Great Devas named who have parted with their most valued crowns to obtain it and yet not been successful. To place one's head dress at the feet of another is a token of great abasement.

#### VERSE 23

THOU Who hast stolen the left half of the body of S'ambhu art yet methinks dissatisfied therewith. It would seem that

the other half has been stolen also, so that Thou art now red and three-eyed weighted with two breasts, and with the whole of the crescent moon Thou art crowned.

#### COMMENTARY

The combined androgyne form called Ardhanārisvara is composed of half S'iva and half S'akti. S'akti was then golden red and S'iva pale-white. She shared the three eyes. She had one breast and shared the common crown on which was part of the half moon. She has now encroached on the other half and is therefore red and so forth: the two breasts showing that She is more than half the body. The verse is in eulogy of the greatness of S'akti and speaks of the change from Ardhanārīsvara into Tripurasundarī.

The verse indicates the Union of S'iva and S'akti as also it is said by Pandit Anantakrishnasastry the doctrine of the Uttara Kaulas that there is no S'iva-Tattva without or distinct from S'akti-Tattva.

#### VERSE 24

AT Thy command shown by a slight motion of Thine eyelids Brahmā creates, Hari preserves and Rudra destroys the world. Isha considering these actions to be of no moment remains unmoved and Sadās'iva withdraws all things into Himself.

#### COMMENTARY

See Introduction to "Serpent Power". The Devi is the object of adoration of the five S'ivas.

#### VERSE 25

Oh S'ivā, the worship of Thy two feet is the worship of the three Devas (Brahmā, Viṣṇu and Rudra) born of the three

Gunas (Rajas, Sattva and Tamas). These Devas with high crowns and folded hands ever remain in obeisance at the jewelled-foot-stool which supports Thy feet.

#### COMMENTARY

S'ivā is the Mother of all and all things are in Her. Therefore, when She is worshipped all that is included in and subordinate to Her is worshipped. All Devas owe their greatness to the worship of Devī. Worship of Her is worship of all Devas emanating from Her Supreme power.

#### VERSE 26

Oh Chaste One, Thy Spouse alone exists at the time of the great Dissolution. All else dies, Brahmā, Hari, Yama, Kubera; and even the wakeful opened eyes of Great Indra close.

#### COMMENTARY

At the great Dissolution all being re-enters S'iva with whom She is one, All then is gone but S'iva-S'akti. Yama and Kubera are the Devatās of Death and Wealth respectively. Indra the King of the celestials has a thousand eyes. He is the Lord of Svarga (heaven) the enjoyment of which is transitory. The Devi as Supreme S'akti eternally exists with S'iva.

#### VERSE 27

Oh Mother, even Brahmā and Indra who performed a hundred sacrificial rites and other Devas, though they live in heaven, and have drunk the nectar which destroys the fear of the enemies, old age and death, must yet perish. But Siva who drank even deadly poison did not die through the greatness of Thy ear ornaments.

#### COMMENTARY

The heavenly world in which there is no fear, age and death as earthly mortals know it, is yet a transitory thing coming to an end with the exhaustion of the merits of its denizens and the dissolution of the universe. But the Devi's greatness is such that S'iva did not die when He drank the poison which issued at the churning of the ocean. Ear ornaments are signs of married life. The allusion is to the belief that the husband's life depends on the length of time that the wife is destined to remain a Sadhavā (woman with a husband).

#### VERSE 28

Oh Mother, may all my speech, howsoever idle, be recitation of Mantra (Japa); may all the actions with my hand be the making of ritual gesture (Mudrā); may all my walking be the pacing around (Thy image in worship); may all my eating and other functions be Homa rites; may the act of my lying down be prostration before Thee; may all my pleasures be an offering to the great self (Ātmā). Whatsoever I do may it be counted for the worship of Thee.

#### COMMENTARY

This verse which according to Achyutānanda is the essence of the practice of Jñāna Yoga dedicates all action to God; Atmā here standing for Paradevatā. With this intention every natural act and function without exception is an act of worship. The action of the tongue is Japa, of the hand Mudrā, of the feet Pradakṣiṇa or circumambulation of the image which is a part of its worship. Eating, etc., is a Homa sacrifice. Lying down is salutation (Praṇāma) for when one lies down all the different parts of one's body touch the ground and one form of prostration is with the eight parts of the body (Aṣtānga). According to Achyutānanda "all my pleasures" means "only the union with S'akti" (S'aktisamyoga-sukhamātram) which

appears to me to be a poor unnecessary limitation of a fine sentiment. "Counted for" lit, "a step in the process of worship" (Saparyāparyāya). Cf. Prapañcasāra Tantra, Ch. XI. v. 67.

# VERSE 29

Oh Mother, may I with my six organs as my feet be as it were the six-footed (bee) and may I seek Thy Feet which ever give to the poor prosperity which Thou alone can; Thy Feet beautiful like bunches of Mandara flowers shedding the honey of loveliness.

#### COMMENTARY

The poet compares himself to a Bee which hovers upon and sucks happiness from the luscious flowers which are the Mother's feet. The Bee has six feet, Man's six organs are the five Jñānendriyas and Manas.

#### VERSE 30

On Bhava (Siva) coming to Thee unannounced, and on Brahmā, Viṣṇu and Indra then prostrating themselves, Thy attendants warning Thee say—and their saying triumphs—"Avoid the crowns of Viriñci (Brahmā) and Jambhāri (Indra); Take care lest Thou stumble on the hard head ornament of the slayer of Kaitabha (Viṣṇu)."

## COMMENTARY

The Devi is about to welcome S'iva, and Her attendants, warn Her to be careful as She goes, because She might stumble on the hard crowns of the prostrated Devas. The head ornament or crown of Visnu is the Kotira.

#### VERSE 31

PAS'UPATI having known all things in the Universe by means of the Sixty-four Tantras, was proficient in the Siddhis with

which each of these Tantras deal. But again on being pressed by Thee he took down to earth this Tantra of Thine, which is Svatantra and in which are brought together all the four aims of human existence (Puruṣārtha).

#### COMMENTARY

The Gloss of Achyutananda adds that according to tradition S'iva speaks the Tantra to Devi in Kailasa and Ganesa records it and when complete communicates it to some Maharsi or Siddha on earth. This is being done to the present day, The so-called "historic" attack on some Tantras as being without authority because they are alleged to be modern is according to orthodox views of no validity. The Tantra is eternal (Nitya); the Commentator citing a saying: Purāņāgamasiddāntam nityam āhur manīshinah. (The teachings of the purana and Agama are by the wise said to be ever-existent.) The Tantras however appear and disappear according as they are revealed or withdrawn. Their authority does not depend on the fact that they were published to men on a particular date but on the Siddhi to which they lead; that is, the actual result flowing from them. This result proves the authority of the Tantra even though it were revealed vesterday. S'iva or Pas'upati, Lord of the pashu or animal world and the senses, became all-knowing by His knowledge of the 64 Tantras which are Nitya and which were promulgated for each of the three Krāntās. He at first remained engrossed in the teachings (Jñāna) of the 64 by reason of their greatness. Thereafter (Punah) on 'Thy (the Devi's) insistence' (Tvan-nirbandhat) 'He brought down; (Avātītarat) to this world (Ksititalam) 'Thy Tantra' (Te tantram) in which are brought together all the four human aims' (Puruṣārtha) or all the Siddhis, which is called 'Svatantra,' which here may mean independent—that is, independent of all Tantras or that whereby the aims of human existence are attained. (Akhilapuruşārthaghatanāt svatantram). According to Bhāskararāya in the Introduction to his Commentary on the Nityasodasikarņava the Tantra here spoken of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>See my Introduction to "Principles of Tantra" where these Tantras are enumerated.

is the Vāmakesvara; others say it is the Jāānārņava and others again take it to be the Tantraraja. The Commentator Laksmidhara who is opposed to the Uttara Kaula school says that these 64 Tantras or Agamas as also portion of the Misra<sup>1</sup> Vāmācāra are intended for people who seek the attainment of selfish objects through Kama and Artha and are followed only by S'ūdras, Anulomas and Pratilomas (people of crossed and mixed parentage). The twice born who follow them should be excommunicated for they as also S'ūdras of good habits should follow the eight Agamas which are S'hastras of Liberation (Moksadharma). The Sanatkumāra-Samhita one of the five Agamas (which I have not seen) is cited by Pandit Anantakṛṣṇa S'āstri as saying that outer worship (Bāhyapūja) is performed by Kaulas, Ksapanakas, Kāpālikas and Digambaras and followers of the Itīhāsas and such Agamas as Bhairava-Yāmala. Laksmīdhara says that "one will incur sin even if one thinks of such men". The inner worship (Antarapūja) practitioners are Brahmavādins followers of the five Agamas of the good tradition (S'ubhagama-pañcaka) and Iivanmuktas. In this view the S'āstras alleged to be concerned with Käma and Artha were supplemented by the Moksha S'āstras of the Samaya school to which this Commentator belonged, and in which according to him the S'akti Kundali is raised to the S'ahasrāra for the attainment through this continued practice of Moksa. I am not however aware of the authority for the statement, that the Kaula is not a Moksa-S'āstra or that Kaula worship is in the Mūlādhāra only. See introduction to my "Serpent Power".

## VERSE 32

Oh Mother, the following letters with "Hrim" at the end of each Kuta of the Mantra, are Thy name and form. These are Siva, Sakti, Kāma and Kṣiti; then Ravi, Sītakiraņa, Smara, Hamsa and Sakra; then Parā, Māra and Hari.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Introduction to "Serpent Power".

## COMMENTARY

The author here gives the Hādi Vidyā. See *Tripurāmahopaniṣat* (Tantrik Texts, XI) Rk. 9. The above said letters in each Kūta (group) are the parts of Her name. S'iva=Ha; S'akti=Sa; Kāma=Ka; Kṣiti\_La, etc.:

The Mantras are—

Ha Sa Ka La Hrīm called the Vāgbhāvakūţa.

Ha Sa Ka Ha La Hrīm called the Kāmarājakūţa.

Sa Ka La Hrīm called the S'aktikūţa also called Trailokyamohinī.

The whole is called the Trikūṭā or Lopāmudrā Vidya. This Lopāmudrā is the Bīja (seed) of all Mantras. Here the Mantra of Ṣodasī which is the basis of the Samayā form of worship is indicated. It is called the Pañcadasākṣara Mantra because the 16th letter which is not mentioned is to be learnt from the Guru. The Mantra contains 4 Pādas or parts. The first Pāda is Agni, Sūrya and Candra; the second the Kriyā, Icchā, Jñāna S'aktis or Viṣṇu, Brahmā, Rudra; the third the Jāgrat, Svapna and Suṣupti states (Avasthā) corresponding to Viṣva, Taijasa, and Prājña; Sattva, Rajas, Tamas; and fourthly Parāsakti or Caitanya. Only in outer worship is the Rṣi, Devatā, etc., of the Mantra known. In the inner worship nothing is known but that which is the object of contemplation.

### WERSE 33

Oh Thou Who art Eternal, those who greatly desire the path of Enjoyment and Liberation place "Smara", "Yoni", "Lakṣmī," at the beginning of Thy Mantra, and then with Homa to the mouth of Kula-kuṇdalini with hundreds of offerings of poured out fragrant ghee make Japa of Thy Mantra, and attain Liberation in the S'abda Brahman Who is Cit, associated with the Guṇas—Sattva, Rajas and Tamas.

#### COMMENTARY

"Smara" "Yoni" "Laksmi" stand respectively for Ka, E, I. These three letters are to be changed for the first three letters in the

Mantra or Vidyā in the preceding verse. In this way the Kādi-Vidyā is formed. See Tripurāmahopaniṣat Rik 8 and Bahvrichopaniṣat (A. A. Tantrik Texts, XI) and Lalitātrisatī and S'amkarācārya's commentary thereon. According to some by "Smara" "Yoni" "Kamalā" the Bījas Klīmg, Hrīmg, S'rīmg are meant. S'ivāgni is the mouth of Kuṇḍalini. The "fragrant ghee" is here said to be the current of nectar flowing in Goloka. "Goloka" says the Gautamīya Tantra" is the abode of the Supreme Viṣṇu". Liberation (Laya) is absorption in Akṣara or S'abda Brahman; Cintāmaṇi is Citkalā for therein is nectar flowing in Goloka. "Goloka" says the Gautamīya Tantra" is the power of all that is desired. The Guṇas of Cit-kalā are Sattva, Rajas, Tamas.

## VERSE 34

THOU art the body of S'ambhu with two breasts which are the Sun and Moon. Oh Bhagavati, Thou art the all-pervading stainless One; therefore the connection between each of Thee as part and whole is the nature common to both, to wit, the same Lordship and Supreme Bliss.

#### COMMENTARY

The Devī is the body of S'ambhu or Brahman Her Spouse with Whom She is one. Her breasts are Sun and Moon and Her Face (see v. 19 ante) is Fire, all three being aspects of S'akti manifesting as Icchā, Jñāna, Kriyā, the three Guṇas and so forth. She is Bhagavati as possessor of all Lordship (Aisvarya). "All-pervading" Bhavātmā (lit. "self of the universe") that is in the form of the world, Brahmarūpa; therefore all-pervading. They are 'part and whole': for considered singly He is Puruṣa and She is undivided Prakṛti. But as being one Prakṛti-Puruṣa they are the whole. Their common unity lies first in a common Lordship (Aisvarya) for Samarasa, according to the Commentator, means this: and in a common Supremacy of Bliss (Parānanda); Lordship representing Their creative, maintaining and destructive aspect as Ishvara, and Supreme

Bliss Their aspect as Para Brahmam. In this verse is shown the Oneness of S'iva and S'akti as Ādhāra (container) and Ādheya (contained). To adhere to the text the translation should begin "To my mind".

# VERSE 35

Oh, youthful spouse of Siva, Thou art Mind, Ether, Air, Fire, Water, Earth and dost thereby transform Thyself into the universe. Nevertheless there is nothing beyond Thee. By Thy play Thou dost manifest Thy Consciousness and Bliss in the body of the universe.

#### COMMENTARY

The Commentator says-mind is Paramasiva's abode, which is Maharloka. By Parama S'iva is here meant S'iva as the creative aspect of the Brahman. Parama S'iva the transcendental S'iva abides in Satyaloka. By "mind" reference is made to the Ajna Cakra. Ether (Vyoma) is Tapoloka, the place of Sadasiva. It is to be noted that Consciousness of the S'aiva Sadākhya Tattva is all diffusive. Nāda which corresponds with it is spiritual "sound" or motion and sound in the gross sense is the Guna of Akasha. Air (Vayu) is Janaloka, Isha's abode. Fire (Agni) is Svarloka, Visnu's abode. Water (Apah)=Bhuvarloka, Rudra's place and Earth (Bhumi)=Bhurloka (earth) or Brahmās abode. The Shatchakra have subtle and gross aspects. In other words She manifests as (1) the six Devas, Shambhu, Sadāshiva, etc.; (2) whose abodes are Maharloka, etc. (3) which in the grosser Tattvas are represented by Ether, Air, etc. (4) which again have their six centres in the human body, and (5) from the combination of the Principles, Ether, etc., which are in the Cakras the whole universe is made. Kundalī manifests as the six. But notwithstanding all Her subtle and gross transformations (Tvavi parinatāyām) She remains ever the same Cit (Feeling consciousness) and Ananda (Bliss) for the Atma in its nature (Svarupa) as distinguished from its Powers (S'akti) and their products is the same in all times and places. In the Kaivalya Kalikā as also in the Shat-chakranirupaņa the place of Water is Svādhishthāna and of Fire is Manipura. See my "Serpent Power". See v. 9 ante.

### VERSE 36

Oh Mother-Father, I salute Him (Brahmā) who is the form of Siva with Thy Samayā (Sāvitri) who (Sāvitri) is skilled in dancing in the Mūladhāra Cakra. Her Spouse is Himself skilled in the great dances in which He displays the nine sentiments. By these two, Oh Mother, this world with all its wealth was Thy mercy created in order to accomplish by mutual help Their joint design.

### COMMENTARY

In the six verses beginning with this—the six different aspects of the Devī are described. Here Brahmā the creator and his consort Sāvitrī are spoken of. The Commentator Lakṣmīdhara who is adverse to the Kaula School says that this verse refers to the form of worship in the Mūlādhāra adopted by them and condemns such worship. It is said, according to Samayācāra, that the Mūlādhāra and Svādhishthāna are Tāmasic centres and worship in them is not permitted. This verse however speaks of the commencement at the lowest centre and is followed by others relating to higher centres. It does not follow that because this verse refers to the Mūlādhāra that it connotes practice in that centre only. In fact this and the following verses describe forms of worship in all the six Cakras. Acyutānanda says that this verse speaks of the origin of the Universe from these two. Samayā, he says, means Kalā—a part of the Devī.

# VERSE 37

Oh Mother, I salute Him (Rudra) who abides ever in the Svadhisthana (Cakra) who as Sambarta is Fire. I also sing

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I quote Paṇḍit Ananta Kṛṣṇa S'āstri's notes on this verse. But see as to this, the Introduction to "The Serpent Power".

the praise of the Great Samayā (i.e., Rudras'akti). When Rudra burns the world with the gaze of His great eyes incensed with wrath it is Thou, Oh Mother, Who dost assuage by Thine eyes moistened with kindness.

# COMMENTARY

Having described Brahmā and Sāvitrī in the previous verse the author describes Rudra and Rudrāņī. Here Rudra and his S'akti are placed in Svādhiṣthāna whereas in the Ṣatcakranirūpaṇa Viṣṇu and Water are placed there. Some read Jananim for Mahatim.

### VERSE 38

I worship the ineffable Viṣṇu Who is dark like the dark-blue raincloud and His S'akti who by Her darkness-destroying radiance adorns Him, as lightning does the cloud. Maṇipūra is where He dwells. He showers His mercy on the three worlds heated by the Sun of Hara.

#### COMMENTARY

According to some the reading is Smaramihira and not Haramihira (Sun of Hara) and the meaning is consumed by the Sun or power of desire. This verse then says that meditating on the Viṣṇu form of S'iva in the Maṇipūra he who is tortured by the fire of desire gains peace. See last note. "Sun of Hara": at the dissolution of the worlds twelves Suns (Āditya) appear to consume it. The S'akti is Nārāyaṇī. The sense of this verse is that the people of this world who are being consumed by the fire of their desire attain peace by meditating on S'iva or Brahman in His aspect as Viṣṇu in the Maṇipūra Cakra.

# VERSE 39

In Thy Anahata Lotus I salute the wondrous pair who are Ham and Sah swimming in the mind of the great, who ever

delight in the honey of the blooming lotus of knowledge. A Sādhaka by meditation thereon becomes the knower of the eighteen sciences and discriminates that which is of worth from that which is faulty (like the swan which sips) the milk alone from water (with which it is mingled).

## COMMENTARY

Here the Author speaks of Isvara and his consort. Ham is "Male" or S'iva; Sah is "Female" and S'akti. S'iva-S'akti are therefore Hamsa which combined means a swan. They swim in or manifest in the mind, of the great. The Sanskrit word is Hamsadvandva 'the Hamsah two or pair' or 'Hamsah in which there are or which is made up of two'. Cf. Pum-prakrityātmako hamsa tadātmakam idam jagat; that is Hamsa is both Male (Pum) and Female (Prakriti) and this world is made of and pervaded by them. S'iva is here the combined Purusa-Prakṛţi. See v. 1, ante. The Lotus feet of knowledge (Jñāna) or consciousness in which they delight is spiritual consciousness. It is blooming. The S'aivas speak of the supreme state as Sphuratta or (perfect) blooming and this is shared by the great in whose minds they manifest. The Hamsa (swan or goose) is said in Sanskrit literature to have the capacity of drinking up the milk from the water with which it is mingled. So also the wise discriminate what is of worth from the worthless: the right from wrong: the enduring from what is transitory.

The 18 Vidyās, or Sciences as enumerated in Viṣṇu Purāṇa, are:
(1) S'ikṣā, (2) Kalpa, (3) Vyākaraṇa, (4) Nirukta, (5) Jyotiṣa,
(6) Chandas, (6) Rgveda, (8) Yajurveda, (9) Sāmaveda, (10) Atharvaveda, (11) Mīmāṁsa, (12) Nyāya, (13) Dharmasāstra, (14) Purāṇa,
(15) Āyurveda, (16) Dhanurveda, (17) Gandharvaveda, and (18) Arthasāstra.

## VERSE 40

I salute S'iva, white and transparent as a crystal, of ethereal form abiding in Thy Vis'uddha lotus and the Devi Who is

one with Him. The world freed of its inner darkness by their radiance which is like unto that of the rays of the moon rejoices as does the Cakori bird (in the rays of the moon).

#### COMMENTARY

S'iva here is in His androgyne aspect, as Sadāsiva. The mythical Cakora bird satisfies its hunger by eating the rays of the Moon. As such bird flying towards the moon gets pleasure, in drinking the moonlight, in like manner by the contemplation of Deva and Devī, a Sādhaka gets Brahma Bliss. This is the Arddhanārīsvara form (Mūrti). The darkness of him who contemplates Sadāsiva is dispelled. "Devī who is one with" (S'ivasamānavyasaninī). The term means who enjoys the same as S'iva does. "Samānavyasaninī" refers to the creation by them of the universe. They are then as to this in Sāmarasya. Yet beyond is the changeless Paramasiva.

Some read Vyomajanakam for Vyomasadrsam and say that they are Lords of Vyoma (Ether) as the Cause thereof.

#### VERSE 41

I salute Paras'ambhu, abiding in Thy Ajffacakra, lustrous as millions of Moons and Suns with whom is united Supreme Cit-S'akti. Men worship with devotion, Him who dwells in the region of Light which needs no light and which is beyond the lights of Sun, and Moon and Fire.

#### COMMENTARY

Here Parama S'iva and His consort Cit-S'akti are spoken of. Parasambhu is Parama S'iva; for worship and Siddhi in the Ājñā lead to this. Worship is in Ājñā but the Deity is conceived as being beyond in the Sahasrāra, and His reflection in Ājñā. Sun, Moon and Fire shed their rays only on the six Chakras. They do not reach the Sahasrāra, the "shining abode" (Bhāloka) of Cidānanda. The

Gītā-tattva says "There does not shine the Sun nor Moon nor Fire. By knowing It, man does not return. That is My supreme abode which is beyond all."

> Na tatra bhāsayate suryo na s'as'āmko na pāvakah, Yaj jñātvā na nivarttante tad dhāma paramam mama.

This place is "lightless" in the sense that it requires no other light whether Sun, Moon or Fire. It is Light (Prakāsa) Itself for It is pure Chit. It is the abode of Cidānanda (Consciousness-Bliss). By meditation thereon that Brahma-knowledge arises which is liberation from all the Hierarchies of suffering forms. Some read the last six verses beginning with this verse which deals with the Ājñā-Cakra. The remaining verses constitute that part of the poem which is called Saundaryalaharī "Wave of Beauty" since it describes the bodily perfections of the Devi's form (Sthūlarūpa). At this verse therefore the Ānandalaharī closes.

HERE ENDS THE WAVE OF BLISS

# श्रीमच्छंकरभगवत्पादविरचिता

# आनन्दलहरी

# कैवल्याश्रमविरचितया सौभाग्यवर्धन्याख्यया टीकया सहिता

# सौभाग्यवर्धनी

शब्दायमानतिमिराविष्ठसेध्यमाननिष्यन्दमानतिमिरोध्वेगसाध्यरागम् ।
विन्नान्धकारतरिणं तरुणार्कशोणं वन्देऽर्धनागनरयोरिवयोगयोगम् ॥ १ ॥
कुण्डिळतकुन्तळाळीकर्तरिकाकुत्यमाननवभानोः ।
शक्छिमव शोभमानं वन्दे सीमन्तरागमम्बायाः ॥ २ ॥
रमणीवामदेहाय रजताचळवासिने ।
रसाधरेन्द्रचापाय रमाकान्ताय ते नमः ॥ ३ ॥
वृक्षते दुश्वरित्राणां वृद्धिं भारकरीं भुवः ।
बृन्दावनविद्दाराय वृष्णीनां पतये नमः ॥ ४ ॥
श्रीशंकराचार्यकृते स्तवेऽस्मिष्टीकां चिक्तीर्षोर्मम मन्दबुद्धेः ।
विदूषकस्येव वचोऽस्तु युष्मद्धासाय सन्तोऽस्मि तथापि धन्यः ॥ ९ ॥

भगवान् परमकारुणिकः शंकरावतारः शंकराचार्यः शिवशक्त्योरभेदं ज्ञापियतुं सकलप्रपञ्चसाक्षिण्याः ब्रह्माविनाभूतचिच्छक्तेः स्तुतिद्वारा मातृकादिमन्त्रानुद्धरित—

शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुं न चेदेवं देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमपि। अतस्त्वामाराध्यां हरिहरविरिश्चचादिभिरपि प्रणन्तुं स्तोतुं वा कथमकृतपुण्यः प्रभवति॥१॥ शिव इति । जन्ममरणाद्यनेकक्केशसंचयैरुपचीयमानतापत्वयरूपामक्काभावा-च्छिवः सदा मक्करूपः चिद्विलाससमुल्लिसतपरमानन्दनिर्भरः, एतादृशः शक्त्या कर्तुम-कर्तुमन्यथाकर्तुं च प्रभवन्त्या सामर्थ्यविशेषस्कृत्या यदि युक्तो भवति, तदा प्रभवितुं प्रभुभवितुं शक्तो भवति समर्थो भवति, सर्वोत्कृष्टो भवतीति यावत् । विपक्षे बाधक-माह— न चेदेविमिति । न चेदेवं देवः अपितहतकीडः स्पन्दितुं चिलतुमिष न कुशलः न क्षमः । अतः कारणात्त्वामाराध्यां हिरहरविरिञ्च्यादिभिर्प्युपासनीयाम् । आदि-शब्देन मनुचन्द्रादयः । तदुक्तं मानसोल्लासे—

> " विष्णुः शिवः सुरज्येष्ठो मनुश्चन्द्रो घनाधिपः । लोपामुद्रा तथागस्त्यः स्कन्दः वृसुममायकः ॥ सुराधीशो रौहिणेयो दत्तात्रेयो महामुनिः । दुर्वासा इति विख्याता एते मुख्या उपासकाः ॥ "

# इति । ज्ञानार्णवेऽपि-

"मनुश्चन्द्रः कुबेरश्च मन्मथस्तदनन्तरम् । लोपामुद्रा तथागस्त्यः स्कन्दो विष्णुस्तथा शिवः ॥ दत्तात्रेयो मुनिः शको दुर्वासाश्च त्रयोदश । उपासते महाविद्या द्वादशोक्तास्तवानये । लयोदशाक्षरी विद्या दुर्वासोपासिता विये ॥"

इति । प्रणन्तुं नमस्कर्तुं स्तोतुं वाष्यकृतपुण्यः कथं प्रभवति समर्थो भवति ? एतावता सृष्टिस्थितिसंहतिकर्तृणां हरिहरादीनां स्वस्वकृत्येषु शक्त्या विना कर्तृत्वा-योगात्सष्टचादौ त्वमेव हेतुः, त्वत्परतन्त्रास्तेऽपि इति भावः । तदुक्तं **पार्कण्डेगे**—

> "सृष्टिस्थितिविनाञ्चानां शक्तिभूने सनातनि । गुणाश्रये गुणनयि नारायणि नमोऽन्तु ते ॥"

इति । एतादृश्या अनेकजन्माजितसुकृतराशिरेव तव प्रणामे स्तुतौ पूजाजपृथ्या-नेष्वप्यिकारी भवति, नान्यः । तदुक्तं शारदातिस्रके— "पूर्वजन्मकृतैः पुण्यैर्ज्ञात्वेमां परदेवताम् । पूजयेदागमोक्तेन विधानेन समाहितः ॥ "

इति । तथा च येऽन्ये त्वदितिरिक्ता देवतागणा भक्तेभ्यो भुक्तिं मुक्तिं च ददते, तेऽिष शक्तिरूपया त्वयैवानुगृहीता उपासकेभ्य उपासनानुरूपाणि फलानि ददते । त्वमेव फलदात्री सर्वत्र । येन केनःषि प्रकारेण या काचिद्देवतोषास्यते, तदुपासना त्वदुपासनैवेति पर्यवस्यति । तदुक्तं मानसोल्लासे—

> "येऽपि ब्रह्मादयो देवा भवन्ति वरदायिनः। त्वद्रूपां शक्तिमासाद्य ते भवन्ति वरपदाः। तस्मात्त्वमेव सर्वेत्र कर्मणां फलदायिनी॥"

इति । एतादृश्या शवस्या सह शिवस्याविनाभावो भवतीति परमार्थतः शक्तिशक्ति-मतोरभेद इति तात्पर्यार्थः । तदुक्तं कूर्मपुराणे—

" शक्तिशक्तिमतोर्भेदं वदन्त्यपरमार्थतः । अभेदमनुपश्यन्ति योगिनस्तत्त्वचिन्तकाः ॥ "

इति । परे तत्नापारमार्थिकं मेदमापादयन्ति 'तन्तुमान् पटः' 'मृद्वान् घटः' इतिवत् । शिवः शक्तियुक्तः प्रभवति, न शक्तिवियुक्तः कदाचिदपि । तथा च यैव शक्तिः सैव शिवः, य एव शिवः स एव शक्तिः, उपासकानां वासनाभेदेन शिवः शक्तिरिति भेदकरूपना, यथा चित्रविशेषे तत्तद्वासनाभेदेन कदाचिद्गजप्रतीतिः कदाचिद्गजप्रतीतिः कदाचिद्गजप्रतीतिः

" आलेख्यविशेष इव गजवृषभयोर्द्वयोः प्रतिभासम् । एकस्मिन्नेवार्थे शिवशक्तिविभागकल्पनां कुर्मः ॥ " इति ।

<sup>1</sup> परिमले महार्थमजरीन्याक्यायामित्यर्थ: । तत्रस्थेयं मूलकारिका— आळक्खविसेसस्मिश गशतुसद्दाणं दुवेण पढिभासम् । एकस्मि चिश्र अत्थे सिवसत्तिविद्दाशकप्पणं कुणिमो ॥ (महार्थमजरी, गाया २८) अथवा शिवः शक्त्या युक्तः । शक्तिरेकारः कामबीजम् । "मादनं तदधः शक्तिस्तदन्ते बिन्दुमालिनी", इति चतुःशात्याम् । स चैकारः अकारेकारद्वयक्ष-रात्मकः । तेनाक्षरद्वयमेव गृद्धते । तद्युक्तः वर्णव्यत्ययेन अकारेकारयुक्तो यदि भवति, तदा प्रभवितुं शक्तो भवति । न चेदेवं देवोऽपि स्पन्दिनुमपि न कुशलः, तास्वोष्ठपुट-स्पन्दनोच्चारणयोग्योऽपि न भवति, श् व् इति व्यक्षनमात्रावशेषात् । अतस्त्वामाराध्यामित्यन्तार्थः पूर्ववदेव । एतावता त्वया वशीकृतः शिवस्त्वन्मय एव, परमार्थतो न भेदलेशोऽप्यस्तीति भावः । तदुक्तं चिद्दगनचिद्दकायाम्—

''अम्ब तावकपदद्वयार्चकस्त्वन्मयो भवति नात्र विस्मयः । यस्त्वयैष विवशो वशीकृतः शक्तिरेव समभूच्छिवः स्वयम् ॥ ''

इति । इरिरपि त्वन्मय एव । तदुक्तं मानसोल्लासे---

" हरं त्यक्त्वा हरिरभूद्धरिरेव तवाम्बिके । स्फुरच्छक्तिः पुनरभूदपरः संधियोगतः ॥ "

इति । श्लोकार्थः स्पष्टः । तथापि गुरुमुखादवगन्तन्यः ॥

अथ मातृकादिमन्त्रोद्धारकमो रहस्यार्थ उच्यते— शिवः ककारादिः क्षकारान्तो वर्णसमृहः पञ्चित्रंशद्वर्णात्मकः समस्तन्यस्तरूपेण पट्तिंशत्त्वात्मकः ।
शक्तिः अकारादिषोडशस्वरसमृहः । षट्तिंशत्त्वात्मको न्यञ्जनसमृहः शिवः षोडशस्वररूपया शक्त्या युक्तो यदि भवति तदा प्रभवितुं वेदादिविद्यारूपेण शन्दार्थसृष्टिं
स्पष्टीकर्तुं शक्तो भवति । न चेदेवं देवो न खळु कुशलः स्पन्दितुमपि न पटुः
ताल्वोष्ठपुटन्यापारशृत्यः अर्किचित्करः । अतस्त्वामाराध्यामित्यादिः स्पष्टार्थः ।
पतादशोऽपि शिवस्त्वन्मय एव, मातृकारूपत्वात् । मातृकातिरिक्तशन्दार्थसृष्टेरभावाच्छन्दार्थसृष्टिः सर्वो त्वदधीनेति भावः । तस्माच्छिवशक्तिमयाः सर्वे वर्णाः ।
तदुक्तं शारदातिस्रके—

'' विना स्वरैस्तु नान्येषां जायते व्यक्तिरख्नसा । शिवशक्तिमयान् शहुस्तस्माद्वर्णान् मनीषिणः ॥ ''

# इति । मातृकाहृदयेऽपि--

"ककारादिक्षकारान्ता वर्णास्ते शिवरूपिणः । समस्तव्यस्तरूपेण षट्त्रिशतस्विवमहाः ॥ अकारादिविसर्गान्ताः स्वराः षोडश शक्तयः । नित्याषोडशकात्मानः परस्परममी युताः ॥ शिवशक्तिमया वर्णाः शब्दार्थपतिपादकाः । शिवः स्वरपराधीनो न स्वतन्त्रः कदाप्यसौ ॥ स्वराः स्वतन्त्रा जायन्ते न शिवस्त कदाचन ।"

# इति । इति मातृकोद्धाररूपार्थः ॥ (१)

अथ विद्यापासादपदोद्धारः — शिवो हकारः । तदुक्तं रुद्रयामले —

"शक्तिः पाणश्च जीवश्च मन्त्रो नादः शिवो रविः ।
कृषोल्क इति संज्ञाः स्युर्हकारस्य शिवोदिताः ।"

इति । शक्तिः शक्तिकूटं बालाविद्यायास्तृतीयमक्षरम् । तदुक्तं त्रिपुराणेवे---

"वाग्मवं प्रथमं बीजं कामराजं द्वितीयकम् । तृतीयं शक्तिकृटाच्यं निगमत्रितयोद्धृतम् । इत्यं कुमारीविद्याया बीजत्रयमुदीरितम् ॥"

इति । तया युक्तो यदि भवति तदा प्रभिवतुं शक्तो भवति । न चेदेवं देवः स्पिन्दितुमि न कुशलः ताल्वोष्ठपुटस्पन्दनन्यापारेण न्यक्तीभवितुं समर्थः । किं पुनर्भन्नकरूपतां प्राप्तुम् । उत्तरार्धार्थः पूर्ववदेव योजनीयः । इति प्रासादपदोद्धार-रहस्यार्थः ॥ (२)

अथानुत्तरमन्त्रोद्धारः—शिवः अकारः। तदुक्तं संकेतपद्धस्याम्—'' अकारः सर्ववर्णाम्यः प्रकाशः परमः शिवः'' इति । शक्तिर्विसर्गः। तदुक्तं शिवदृष्टौ—

"अहं बिन्दुर्विसर्गस्वमावयोगेगतः परः । प्रकाशितोऽनुत्तराख्यो वर्णो वर्णेष्वनुत्तरः ॥ " इति । शारदातिलकेऽपि—'' बिन्दुः पुमान् रिवः प्रोक्तः सर्गः शक्तिर्निशाकरः'' इति । तया यदि युक्तो भवति, तदा प्रभिवतुं शक्तो भवित सर्ववर्णपदवाक्येष्व- प्यनुत्तरत्वेन प्रकाशमानो भवित, साक्षान्निरित्तशयानन्दसुन्दरिश्चच्छिक्तसमयेतो ब्रह्मैव भवित । तथा च श्रुतिः—'अ इति ब्रह्म' इति । न चेदेवं देवो न भवित, देवतारूपिचच्छिक्तिवलासाभावात् । तदुक्तं वासिष्ठरामायणे—

"न देवः पुण्डरीकाक्षो न च देवस्त्रिलोचनः । अकृत्रिममनाद्यन्तं देवनं देव उच्यते ॥"

इति । स्पन्दितुमपि न कुशलः केवलं शून्यरूपाकारः पर्यवस्यति । तदुक्तं योगिनीहृदये—

> " शून्याकाराद्विसर्गान्ताद्धिन्दुप्रस्पन्दसंविदः । प्रकाशपरमार्थत्वात्स्फुरचालहरीयुतात् । प्रसृतं विश्वलहरीस्थानं मातृत्रयात्मकम् ॥ "

# इति । आदिपर्वणि महाभारतेऽपि-

"ऋतस्य दातारमनुत्तरस्य निर्धिनिधीनां चतुरन्वयानाम् । ये नाद्वियन्ते गुरुमर्चनीयं ते वै लोकान्निविशन्त्यप्रतिष्ठान् ॥"

इति । अतस्त्वामित्यर्धे पूर्ववदेव योजनीयम् । हरिहरविरिञ्च्यादयोऽप्यनुत्तरमेवो-पासत इति तात्पर्यार्थः । अथवा हरिहरविरिश्चयो गायत्रीरूपाः, गायत्र्यास्त्रिमूर्ति-रूपत्वात् । तथा च पाज्ञवल्क्यः —

> " प्रातर्त्रेद्यस्वरूपा स्यान्मध्याहे रुद्वरूपिणी । सायं विष्णुस्वरूपेयं गायत्री त्रायते भयात् ॥"

इति । इति गायत्र्यादिमन्त्रैराराध्याम् । एतावता गायत्र्यादयो मन्त्रा वेदादिसकल-विद्याः । किं बहुना १ यिकिचिच्छब्दजालं जगित वृत्तं वर्तमानं वर्तिप्यमाणं तस्पर्व-मप्यनुत्तररूपे स्वरप्रत्याहारे ममम् । एतादृशानुत्तरतत्त्वरूपिणीं स्वां प्रणन्तुं स्तोतुं वा कथमकृतपुण्यः प्रभवति । तदुक्तं शिवदृष्टौ — " प्रत्याहृताः स्वरा देवि षोडशानुत्तरे मनौ । अकारस्य विसर्गेण सहाद्यन्तस्य मेलनात् ॥ वैदिकं लौकिकं वापि यर्तिकचिच्छन्दजालकम् । अनुत्तरेण तत्त्वेन सकलं कवलीकृतम् ॥ "

# इति । इत्यनुत्तरोद्धारः ॥ (३)

अथ वाग्वादिनीविद्योद्धारः — शिवो हकारः शक्त्या युक्तः शक्तिरूपाकारेण युक्तः । शक्तिश्चासावा चेति कर्मधारयः । तेन द्वचक्षरी वाग्वादिनीविद्या भवति । एतदुक्तं मन्त्रनारायणीयान्तर्गतवाग्वादिनीमन्त्रोद्धारे विद्यार्थमकाशिका-याम् — "अनन्तो लक्षुलीशश्च विद्या वाग्वादिनी मता " इति । यदि भवति प्रभिवतुं शक्तस्तदा भवति वाग्वादिनीविद्यारूपेण वेदादिसमस्तविद्याद्योतको भवति । न चेदेवं हकारमात्रावशेषेण न देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमपि, स्तम्भायमानः केवलं शोक्रमोहच्छन्नो भयादिद्योतक एव स्यात् । अतस्त्वामाराध्यामित्युक्तरार्थस्यार्थः स्पष्टः । इति वाग्वादिनीविद्योद्धारः ॥ (४)

अथ शैवपश्चाक्षरीविद्योद्धारः — शिवः शक्त्या युक्तः, शक्तिरेकारः । तेन चतुर्थीविभिक्तः 'के' इत्यत्र ककारलोपे 'ए' इति भवति । तद्युक्तो यदि भवति तदा प्रभवितुं शक्तो भवति, नम इति शक्तियुक्तो भवति । तदुक्तं स्कान्दपुराणे —

> "प्रणवो बीजमारूयातं नमः शक्तिरुदीरिता । ऋषिः स्याद्वामदेवोऽस्य पङ्क्तिश्छन्द उदाहृतम् । पार्वेतीवछभः साक्षादेवतात्र सदाशिवः ॥"

इति । न चेदेवं देवः स्पन्दितुमपि न बुशालः । प्रातिपदिकमात्रावशेषान्मन्त्ररूपतया फलदानासमर्थः स्यात् । अतस्त्वामाराध्यामित्याद्यर्थः पूर्ववदेव योजनीयः ॥ इति शैवपञ्चाक्षरीविद्योद्धारः ॥ (५)

अथ पाशादित्र्यक्षरीविद्योद्धारः — शिव आकारः, शक्तिर्बिन्दुः, तद्युक्तो यदि भवति तदा प्रभविद्यं शक्तो भवति । न चेदेवं देवः स्पन्दितुमपि न कुशलः । अतः

त्वा त्वां शक्ति भुवनेश्वरी आमा सिबन्दुकाकारेण । हकाररेको सिबन्दुनेकारेण सह शिक्तर्भुवनेश्वरी । हरिहरविरिञ्च्यादिभिः, हरिहरविरिञ्च्यादयः प्रणवरेफककाराः । तेषां विलोमयोजनेनाङ्कुशबीजं भवति । अत एव विरिञ्च्यादिभिरित्युक्तम् । हरिश्च हरिश्चरो, विरिश्चिश्चासावादिश्च विरिञ्च्यादिः हरिहरो विरिञ्च्यादिश्च हरिहरविरिञ्च्यादयः । तेश्च सहाराध्यां प्रणन्तुं स्तोतुं वा कथमकृतपुण्यः प्रभवति ? अनेनाचन्तप्रधानयुक्तोऽयं मन्त्र इति सृचितम् । तदुक्तं शारदातिलके पूजामुक्त्वा—

इति । इति पाञ्चादिन्यक्षरीविद्योद्धारः ॥ (६) इति प्रथमपद्यार्थः ॥ १ ॥

दृश्यते प्राणिभिः सर्वेर्मन्त्रस्यास्य प्रभावतः ॥ "

'प्रणान्तुं स्तोतुं वा कथमकृतपुण्यः प्रभवति ' इत्युक्तम् । त्वया मां स्तोतुं, मस्त्वरूपं मत्प्रभावं ज्ञात्वा स्तुतिः करणीया किं मत्त्वरूपं ज्ञातम्, को वा मत्प्रभावो ज्ञातः ? इत्यत्रोत्तरमाह—

तनीयांसं पांसुं तव चरणपक्केरहभवं विरिश्चिः संचिन्वन् विरचयति लोकानविकलम्। बहत्येनं शौरिः कथमपि सहस्रेण शिरसां हरः संक्षुचैनं भजति भसितोद्धलनविधिम्॥२॥

तनीयांसिमिति । तनीयांसं सूक्ष्मं तव चरणपक्केरुहभवं पांसुं रजःकणं विरिधिः संचिन्वन् एकीकुर्वन् विरचयित स्वजित लोकान् चतुर्दशसु-वनानि । तव चरणप्रणामतः शिरिस लग्नैः पांसुभिः संचितैः सर्वान् लोकान् स्वजित । अविकलं यथा भवित तथा निर्व्याजेनेत्यर्थः । एनं पांसुं शौरिः विष्णुः शेषरूपः शिरसां सहस्रोण बहति । पश्चाशत्कोटिविस्तीणं भूमिरूपं तव चरणपक्केरुहभवं

मकरन्दकणं कथमि वहतीत्यर्थः । हरः, हरतीति हरः संहर्ता, संक्षुद्य; चूणीकृत्य, भिसतोद्धूळनिविधि; भरमस्नानविधिना भरमोद्धूळनिविधि करोति । पृथिव्यादिपञ्च-भूतानि भरमसात्करोतीत्यर्थः । तथा च भरमस्नानमन्त्रः— "आग्निरिति भरम, वायुरिति भरम, जलमिति भरम, स्थलमिति भरम, व्योमेति भरम, सर्वे ह वा इदं भरम, मन एतानि चक्षुंषि भरमानि" इति । एतावता पृथिव्यादिपञ्चभूतानि तव चरणपञ्केरुहभवमकरन्दकणाः, एतादृश्यास्तव स्वरूपं प्रभावं वेतुं शिव एव समर्थः । को वा अस्मदादिवराक इति भावः । तदुक्तं भगवता द्तात्रेयेण योगिना—

''यत्पादपद्ममकरन्दकणा घरित्री यन्मध्यवर्तिविवरं गगनं समग्रम् । यद्गात्रसङ्किकरणत्रसरेणुरक-स्तस्यास्तवाम्ब वपुषो मितिरीशवेद्या ॥''

इति । चरणान्येव पक्केरहाणि । चरणाश्चत्वारः शुक्करक्तमिश्रनिर्वाणा इति । तत्र सत्त्वप्रधानः शुक्कः, रजः प्रधानो रक्तः, तमःप्रधानो मिश्रः, गुणातीतो निर्वाणः । तेषां ध्यानस्थानानि — शुक्करक्तयोराज्ञाचकं द्विदलम् , मिश्रस्य इत्कमलम् , निर्वाणस्य सहस्र-दलं द्वादशान्तस्थम् । शुक्लरक्तयोः ब्रह्मविष्णू ध्येयौ, मिश्रे रुद्रः, निर्वाणे साक्षात्परमानन्दिनर्भरः सदाशिवरूपः सहस्रदलकमलकणिकारूपः चन्द्रमण्डलगलत्सुधामिराष्ठाव्य-मानश्चिन्तनीयः । तथा च श्रुतिः — "चरणं पिततं विततं पुराणम् । येन पूतस्तरित दुष्कृतानि । तेन पितत्रेण शुद्धेन पूताः । अति पाष्मानमराति तरेम । लोकस्य द्वारमचिमत्पवित्रम् । ज्योतिष्मद्भाजमानं महस्वत् । चरणं नो लोके सुधितां ददातु ।" इति । तथा च तव रक्तचरणपक्केरुहभवं पांसुं रजोगुणं संचिन्वन् विरिश्चः लोकान् सजति। विष्णुः शुक्लचरणपक्केरुहभवं पांसुं सत्त्वगुणं संचिन्वन् एनं विधिसृष्टं प्रपन्नं शिरसां सहस्रेण वहति । प्रपन्नमारं वहति धत्ते, रक्षतीत्यर्थः । हरः मिश्रवरणपक्केरुहभवं पांसुं रजति। तदुक्तं दत्तान्नेयेण महायोगिना—

"भ्रूमध्यगौ विधिहरी तव रक्तग्रुक्कौ पादौ रजोऽमलगुणौ खल्ज सेवमानौ । सृष्टिस्थिती वितनुतो हृदय तृतीय-मङ्घ्रि भजन् हरति विश्वमुद्गमुग्नः ॥ तुर्यै तवाम्ब चरणं निरुपाधिबोधं सान्द्रामृतं शिवपदे सततं नमामि ॥"

इति । सांप्रदायिको रहस्यार्थो गुरुगम्यः । इति द्वितीयपद्यार्थः ॥ २ ॥

तर्हि मम स्वरूपं न जानासि, नाप्यनुभावम्, अज्ञः त्वं मूर्खः जडः दरिद्रः; अत एव पूजायामसमर्थः, अनवरतसंसारासक्तः जन्ममरणादिक्केशसमुद्रे मम्रो मां कथं स्तौवीति प्रश्नस्योत्तरमाह—

अविद्यानामन्तस्तिमिरमिहिरोदीपनकरी जडानां चैतन्यस्तबकमकरन्दस्रुतिस्रतिः। दरिद्राणां चिन्तामणिगुणनिका जन्मजलधौ निमग्नानां दंष्ट्रा सुररिपुवराहस्य भवती॥३॥

अविद्यानामिति । अविद्यानाम् न विद्यते विद्या येषां ते अविद्याः, तेषामन्तिः स्तिमरमनेकजन्मसंचितं दुर्वासनासमासादितमहं ममेति बुद्धिविजृम्भितता-पत्रयसंपादितमज्ञानं तस्य मिहिरोद्दीपनकरी सूर्योन्मीलनकरी; तन्नाशकविद्योद्धो-धिनीति यावत् । कचित्पाठः—तिमिरमिहिरद्वीपनगरीति । मिहिराणां द्वीपं द्वादशादित्यानां भूमिस्तत्र नगरी तेषां निजवसितः; द्वादशादित्या यत्र युगपदुदयं प्राप्नुवन्ति तादशद्वीपनगरी । यतः सर्वदा परिश्रमणं कुर्वतः सूर्यस्य गिरिकुहरकोट-राद्यन्तर्गतितिमरनाशकत्वं नास्ति, ततः तदपेश्वयाप्यधिकतरप्रकाशकारिणीत्यर्थः । जडानाम्; कर्तव्याकर्तव्यबुद्धिपकाशशून्यानाम्, चैतन्यस्तवकः उत्तरोत्तरलोकोत्तर-बुद्धिचमत्कारव्यतिकरः तस्य मकरन्दस्रुतिः सहृदयविद्वज्ञनानन्दसंदोहसंपादकरस-विशेषधारा तस्याः स्रतिः सरणिः । दरिद्राणां चिन्तामणिगुणनिका; चिन्तामणिमयी

माला । जन्मजलघो ; जन्मेत्युपलक्षणम्, जन्ममरणादिबहुविधक्केशसंचयवीचिमालिनी-ममानाम्, मुरिरपुवराहस्य ; विष्णुरूपादिवराहस्य, दंष्ट्रा ; तदुद्धारकारी भवति । एतादृश्यास्तव स्तुतौ प्रवृत्तस्य मम अविद्याजडस्य दारिद्रचं जन्ममरणादिक्केश-समुद्रोन्मज्जनानि न सन्ति ; सर्वथेति भावः । एतावता—

> '' बालार्ककोटिरुचिरां स्फटिकाक्षमालां कोदण्डिमिक्षुजनितं स्मरपश्चवाणान् । विद्यां च हस्तकमलैर्दधर्ती त्रिनेत्रां ध्यायेत्समस्तजननीं नवचन्द्रचूडाम् ॥ ''

इति कामराजमातृकादेवता स्जिता भवति । आदौ श्रीविद्योपासकानां कामराज-मातृकान्यासस्यवाश्यिकत्वात्तस्या ध्यानं स्चितम् । अथ वा त्रयाणां वेदानां पुरा त्रिपुरेति वाग्भवबीजस्य त्रिपुरारूपतयोक्तत्वात् तदेव बीजं स्चितम् । तथा हि— ऋग्वेदसामवेदयोरादिवर्णावकारौ । तथा यजुर्वेदस्यादिवर्ण इकारः । सामवेदादि-वर्णयजुर्वेदादिवर्णयोः संधौ कृते एकारो भवति । पुनः ऋग्वेदाकारस्य एकारेण संधौ कृते ऐकारो भवति । तेन अर्थेन्दुना सहितः स वाग्भवो भवति । तदुक्तं कादिमते—

> "अकारादिः सामवेदो ऋग्वेदस्तु तदादिकः । यजुर्वेद इकारादिस्तेषां संयोगतः शुचिः ॥ तिन्नष्पत्तिं शृणु प्राज्ञे प्रोक्तादुद्धारतः क्रमात् । विलिख्य योजयेत्पूर्वे शब्दशास्त्रानुसारतः ॥ गुणसंध्या ऋग्यजुषोस्ततस्तेनापरं तथा । वृद्धिसंध्या समायुक्जचादिस्युत्पन्नं शुचेर्वपुः ॥ तेन त्रयीमयी विद्या कार्यकारणयोगतः ।

बिन्दुसर्गात्मनोरेवयरूपा सा त्वावयोर्वपुः ॥ तेन बीजेन विश्वात्मरूपता सन्यगीरिता । "

इति । प्रथमाकार अविद्यानिवर्तकः, द्वितीयो जडतानिवर्तकः, इकारः कामितफलदः, अर्थेन्दुः कैवल्यदः, तेन वाग्भवरूपता प्रतिपादिता परदेवतायाः । तदुक्तं त्रिपुरार्णवे—

"हरत्यज्ञानमज्ञानाज्जिडिमानमतः पुनः । इतः कामान् वितनुते कैवल्यं कलया विधोः ॥ वाग्भवं प्रथमं बीजं वेदानां पुरतो यतः । त्रिपुरासंज्ञया भद्रे त्वद्भूषा विश्वविमहा ॥ वाच्यवाचकरूपेण व्याप्नोत्यमितवैभवम् ।"

इति । इति तृतीयपद्यार्थः ॥ ३ ॥

यदि स्तुर्ति कर्तुं प्रवृत्तोऽसि मम स्तुत्या किम्! मदन्या देवतागणाः हरिहरगणेशादयः प्रत्यक्षतो वराभयकराः सन्ति तान् स्तुहि; तेषां स्तुत्या समीहितं भविष्यतीत्यत आह—

त्वदन्यः पाणिभ्यामभयवरदो दैवगणस्त्वमेका नैवासि प्रकटितवराभीत्यभिनया।
भयात्त्रातुं दातुं फलमपि च वाञ्छासमधिकं

इारण्ये लोकानां तव हि चरणावेव निपुणौ॥ ४॥

त्वद्न्य इति । श्लोकार्थः स्पष्टः । सत्यमुक्तं वराभयकरा त्वं न भविस । वराभययोः कृत्यं भयात्त्राणं समीहितफलिवतरणं च । एतद् द्वयमि तव चरणावेव दातुं निपुणौ । त्वदन्यदैवतेषु नटानामिव वराभयाद्यभिनयमात्रम् । तथा तवाभिनयो नास्ति । किं च, अन्यदैवगणा उपासिताः वरेण शरीरपोषणेन यावद्वाञ्छितं तावदेव ददते । तव चरणौ वाञ्छितादप्यधिकं वितरतः; यतस्त्वं लोकानां शरण्या; येऽप्यन्ये दैवतगणाः तेषामि त्वमेव शरण्या । ते तु प्रतिदिन-मुत्पत्तिभलयाभ्यामवसीदन्ति । तस्मात्तव स्मृतिर्निश्चलसिद्धिदायिनीति भावः । तदुक्तं क्रमस्तुतौ—

'' ईशत्त्वभावकळुषाः कति नाम सन्ति ब्रह्मादयः प्रतिदिनं प्रलयाभिभृताः । एकः स एव जननि स्थिरबुद्धिरास्ते यः पादयोस्तव सक्टरमणति करोति ॥"

इति । इति चतुर्थस्त्रोकार्थः ॥ ४ ॥

तर्हि मम प्रभाव: कुत्र दष्ट:, यद्दष्टान्तेन मम स्तुतिरारव्धेत्यत आह —

हरिस्त्वामाराध्य प्रणतजनसौभाग्यजननीं पुरा नारी भूत्वा पुरितपुमपि क्षोभमनयत्। स्मरोऽपि त्वां नत्वा रतिनयनछेह्येन वपुषा मुनीनामप्यन्तः प्रभवति हि मोहाय महताम् ॥ ५ ॥

हरिस्त्वामिति । हरिः ; विष्णुः, त्वां प्रणतजनसौभाग्यजननीं समाराध्य पुरा अमृतमथनादनन्तरं द्रष्टुमागतं, येन रूपेण दानवा मोहिताः, तव तद्रपं दिदक्षेऽहमिति पृष्टवन्तं मदनारिं नारायणीरूपं प्रकटीकृत्य क्षोभमनयत् । मदनपरवशं कृतवानित्यर्थः । येन स्मर्तब्यतां प्रापितः स्मर इति नाम प्राप्तवान् , सोऽपि पुनः रतिनयनलेद्येन वपुषा प्राप्तविग्रहेण महतामपि मुनीनां विश्वामित्रगौतमादीनां मोहाय प्रभवतीति प्रकटार्थः । गुप्तार्थस्त — हरिस्त्वां हे प्रणतजनसौभाग्यजननि ! ईमिति तुरीयवर्णेरूपामाराध्य अग्रे बक्ष्यमाणप्रकारेण भावयित्वा नारीरूपमासाद्य पुररिपुमपि क्षोभमनयत् । तव रूप-मासाद्येत्यर्थः । यर्त्किचित्पाकृतनार्याः मदनारेः क्षोभकरणं न संभवति, यत एतावता षटकूटया विद्यया त्वामुपास्य, अग्रे वक्ष्यमाणया कामकलया भावनया भावयित्वा, तव सारू प्यं प्राप्य मदनारिं मोहितवानिति भावः । षट्कूटविद्या तु लोपामुद्रोपासित-विद्यया नन्दिकेश्वरोपासितविद्यया च भवति । तदुक्तं ज्ञानार्णवे-

> '' क्रोपामुद्रां पुनर्देवि विल्खित्तदनन्तरम् । नन्दिकेश्वरविद्याच षट्कृटा वैष्णवी भवेत्॥"

इति । लोपामुदाविचा अमे वस्यते । नन्दिकेश्वरविचा तु ज्ञानार्णवे---

"कामराजाख्यविद्याया वाग्भवे मादनं त्यजेत्। चन्द्रं तत्रैव संयोज्य कामराजमतः परम्॥ हित्वा चन्द्रं मुखे कुर्याद्विद्येयं नन्दिपूजिता।"

इति । विद्येयं स्पष्टीभविष्यत्यमे । लोपामुद्राविद्योद्धारेण कामराजविद्या चाम्रे वक्ष्यते । स्मरोऽपि अनेनैव विधिना कामराजविद्यामुपास्य महामुनीनां मोहको जात इति भावः । इति पश्चमपद्यार्थः ॥ ५ ॥

भवतु हरिर्मत्सारूप्यमासाद्य पुरिरपोः क्षोभकरः । मदनो रावणादिवत्कराल-दर्शनः सन् मुनीनां मोहकः कुतो न स्यादित्यत आह—

घनुः पौष्पं मौर्वी मधुकरमयी पश्च विशिखाः वसन्तः सामन्तो मलयमरुदायोधनरथः। तथाप्येकः सर्वं हिमगिरिसुते कामपि कृपा-मपाङ्गात्ते लब्ध्वा जगदिदमनङ्गो विजयते॥ ६॥

धनुरिति । पुष्पमयं धनुः सुकुमारतरं न वज्रसारायमाणम् । ज्या चञ्चलतर-चञ्चरीकमयी; पञ्च विशिखाः, नाधिकाः, तेऽपि पौष्पाः; सहायो वसन्तः कादाचित्कः समयः । स्मररथः; मलयानिलः मन्दगमनः । तथापि एतत्सर्वे जगत्स्वयमनङ्गः हे हिमगिरिसुते ! दयारसशीतले विजयते । तवापाङ्गात् कामपि कृपां विशिष्य निर्वेक्तु-मश्चक्यां लब्ध्वा विजयते । एतावता रावणादिवन्न कूरदर्शनः, अतिसौम्यदर्शनः, आयुधादयोऽप्येतादशाः, तथापि जगद्विजयते इति यत् तद्भवत्याः कृपाकटाक्षमहिम्नेति भावः । इति षष्ठपद्यार्थः ॥ ६ ॥

तर्हि मां कीदर्शी ध्यात्वा स्तौषीत्यत आह —-

कणत्काश्चीदामा करिकलभक्कमभस्तनभरा परिक्षीणा मध्ये परिणतशरचन्द्रचदना। धनुर्वाणान् पाशं स्रणिमपि दधाना करत्लैः पुरस्तादास्तां नः पुरमथितुराहोपुरुषिका॥ ७॥

कणत्काञ्चीति । कणत् काञ्चीदाम यस्याः सा कणत्काञ्चीदामा, डाबन्तः । करिकलभकुम्भस्तनभरा । करिशब्दोऽत्रोपरञ्जकः ; यथा—स्तनकृष्ट्किमिति । कलभ-शब्दनैव करिशाबकस्य पाप्तत्वात् । अथवा, करिषु कं प्रकाशं लभत इति करिकलभः करिवर इति यावत् । तस्य कुम्भौ तयोरिव स्तनभरौ यस्याः सा । परिक्षीणा मध्ये ; क्षाममध्या, राकाशशाङ्कानना, ऐक्षवं धनुः पुष्पमयबाणान् पाशं सुवर्णमयम्, सुवर्ण-मयमङ्कुशं च धारयन्ती । तदुक्तं मनोरमायाम्—" सौवर्णी पाञाङ्कुशौ वाम-दक्षिणकरयोध्ययो " इति । अधस्तनकरयोर्वामदक्षिणक्रमेण धनुर्वाणा ध्येया: । उप-रितनयोः वामदक्षिणकमेण पाञाङ्कुशौ ध्येयौ । केषांचित्संप्रदाये शक्तीनां दक्षिण-वामकरयोगेन पाशाङ्कुशौ ध्ययो ; अन्येषां च वामदक्षिणक्रमेणेति । पुरस्तादास्तां नः प्रत्यक्षा भवतु । प्रार्थनायां लोट् । पुरमिषतुराहोपुरुषिका ; अहोपुरुषशब्दाद् वुञि कृते शब्दोऽयं सिद्धः । द्वितशयसंभावना ; "आहोपुरुषिका द्विद्या स्यारसंभाव-नात्मनि " इत्यमर: । त्रिपुरं दिघक्षः दर्गतिशयेन आत्मनि तृणप्रायमेतित्रपुरमिति यान संभावनादीन कृतवान सा भवलक्षणा पुरस्तादास्तां नः । पुरारेर्या अकुण्ठिता शक्तिः सा स्वमेव, स्वयक्तः सर्वेत्र प्रभवति इति 'शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति ' इति पूर्वोक्तार्थः स्मारितः । न इति बहुवचनं संतोषातिशयेनात्मनो गौरवरूयापनार्थम् । इति सप्तमपद्यार्थः ॥ ७ ॥

ध्यानमुक्तम् ; कुत्र ध्येयाहमित्यत आह---

सुधासिन्धोर्मध्ये सुरविटिपवाटीपरिष्ठते

मिणद्वीपे नीपोपवनवित चिन्तामणिगृहे।

शिवाकारे मश्रे परमशिवपर्यङ्गनिलयां

भजन्ति त्वां धन्याः कतिचन चिदानन्दलहरीम् ॥ ८॥

सुधासिन्धोरिति । अमृताम्बुधिमध्ये कल्पवृक्षवाटिकावृते कदम्बोपवनयुते नवरत्नस्वचितद्वीपे चिन्तामणिघटितकुड्यस्तम्भपाकारतोरणादिमण्डितगृहे शिवाकार-भाजि मञ्चे, सदाशिव एव मञ्चीभूत इत्यर्थः । तथा मञ्चचरणीभूतविधिहरिरुद्रेश्वर-विरुसिते मञ्चीभूते सदाशिवे परमासने परमशिवपर्यक्कनिल्यां परमशिवः गुणातीतः

सकलप्रपञ्चसाक्षी सिच्चदानन्दसुन्दरः त्वदपेक्षया पर्यक्कतां प्राप्त इत्यर्थः । तत्र निषणां त्वां घन्याः कतिपयेव्यश्चिमजन्मानः चिदानन्दलहरीं परमां शिवाविनाभूतां भजन्ति । तदुक्तं रुद्रयामले—

> " यस्य नो पश्चिमं जन्म न स्वयं यो महेश्वरः । स न प्राप्नोति परमां दशपश्चाक्षरीमिमाम् "॥

इति । अनेन ध्यानयोगेन भजतो जन्ममरणदुःखाम्बुधेरुन्मज्जनं भवतीति भावः । शिव एकारः एकादशस्वरः ; तेन त्रिकोणं, परमशिवो बिन्दुः तिस्रलयां श्रीचकान्तर्गतित्रिकोणमध्यबिन्दुनिलयां धन्या भजन्तीति सांप्रदायिकार्थो गुरुगम्यः । इत्यष्टमपद्यार्थः ॥ ८ ॥

ध्यानं त्रिविधम्—स्थूलं सूक्ष्मं परं चेति । कणत्काञ्चीदामेति स्थूलध्यान-सुक्तम् । चिदानन्दलहरीमित्यनेन परं ध्यानमुक्तम् । इदानीं सूक्ष्मध्यानमाह—

महीं मूलाधारे कमिप मिणपूरे हुतवहं स्थितं स्वाधिष्ठाने हृदि मरुतमाकाशसुपरि। मनोऽपि भूमध्ये सकलमिप भिन्ता कुलपथं सहस्रारे पद्मे सह रहसि पत्या विहरसे॥९॥

महीमिति। षट्चकाणि मूलाधारस्वाधिष्ठानमणिपूरकानाहतिविशुद्धचाज्ञास्यानि कमेण पृथिन्यादिपश्चमहाभूतानां मनसश्च स्थनानि। एतचकषट्कं कुलपथिमित्युच्यते। तदुपरि शिरिस सहस्रदलमकुलपथिमित्युच्यते। हे कुण्डिलनीस्वरूपे! परमेश्वरि, महीं मूलाधारे भित्त्वा, चतुर्दलपद्मं महीस्थानं भित्त्वेत्यर्थः। स्वाधिष्ठाने कं जलं भित्त्वा, षड्दलं भित्त्वा, मणिपूरे हुतवहस्थितं दशदलं भित्वा; अत्र न्यत्ययेन योजना, स्वाधिष्ठानमणिपूरकयोः शांभवमतानुसारेण संज्ञान्यत्ययो वा। इदि मरुतमनाहतं द्वादशदलं भित्त्वा, आकाशमुपरि कण्ठे विशुद्धचास्यं षोडशदलं भित्त्वा, अभूमध्ये मानसस्थाने द्विदलं भित्वा; एतचकषट्कं कुलपथिमित्युच्यते; अकुलपथे सहस्रारे सहस्रदले रहिस पत्या परमिश्चिवेन सह विहरसे। एतावता एवं

स्क्ष्मध्यानयोगेनोपास्यमाना भूमित्यागादियोगसिद्धि दिशसि । सहस्रदलेन संयुज्य-माना निर्वाणपदवी दिशसीति भावः । तदुक्तं रहस्यसिद्धिसोपाने—

> "कुण्डिलिन्या महीमेदे योगी त्यजित मेदिनीम् । सिल्लिस्थानयोगेन जले चलित योगिवत् ॥ बह्नेमेदे जलिमव स्पृशस्यिमं ज्वलिच्छिखम् । मरुद्भेदे शीव्रगतिर्याति कोशशतं क्षणात् ॥ ब्योममेदे खे चरित मनोमेदे मनोगितः । यत्र कामयते तत्र याति लोकत्रयेऽपि च ॥ संयोजयिन्छवपदे शिव एव प्रजायते । कर्ता हर्ता च सर्वत्र सुरासुरनमस्कृतः ॥"

इति । सूक्ष्मध्यानेन सूचितं कुण्डलिन्या भूमिकात्रयमुत्रेयम् । भूमिका अन्वय-भूमिका प्रत्यावृत्तिभूमिकेत्यनेन पद्येनोक्ता । इति नवमपद्यार्थः ॥ ९ ॥

अपरे त्वाहु:----

सुधाधारासारैश्वरणयुगलान्तर्विगलितैः प्रपश्चं सिश्चन्ती पुनरिप रसाम्नायमहसा। अवाप्य स्वां भूमिं सुजगनिभमध्युष्टवलयं स्वमात्मानं कृत्वा स्विषि कुलकुण्डे कुहरिणि॥ १०॥

सुधाधारासारैरिति । सुधाधारासारैः अमृतधारासंपातैः, चरणयुगलान्तर्विगलितैः ; श्रूमध्यगतशुक्लरक्तचरणमध्यमार्गतो निष्यन्दमानैः, प्रपञ्चम् ; मानसस्थानादिषट्चकरूपं कुलप्यं सिद्धन्ती ; एतेनान्वयभूमिकोक्ता । प्रत्यावृत्तिभूमिकामाह— पुनरिष रसाम्नायाः षडाम्नायाः पूर्वदक्षिणपश्चिमोत्तरोध्वीनुत्तराः । एते शक्तराम्नायाः
स्थानानि, पार्थिवाप्यानलवायन्यनामसमानसादिशांभवाम्नायाः ; एतेषां स्थानानि
अनुत्तरादिक्रमेण, श्रूमध्यादिमानसादिक्रमेण वा । तेषां महसा । एतेषां षण्णां
प्रकाशकतेजसा स्वां भूमिमवाप्य मूलाधारमवाप्य । भुजगनिभमध्युष्टवल्यम् ; सार्धित्र-

वलयम् , आत्मानं कृत्वा कुलकुण्डे मूराधारान्तर्गतचतुर्देलपद्मकणिकामध्यवर्तित्रिकोणे स्विपिषि । कुहरिणि ; कुहरं रन्ध्रविशेषः, तद्वति गुप्तस्थान इत्यर्थः । एतेन पद्यद्वयेन कुण्डिलिनीरहस्यसोपानमभिहितम् । तदुक्तं चतुःश्वत्याम्—

"मूलादिब्रह्मरन्ध्रान्तं रक्तोर्णातन्तुसंनिभाम् । कुलकुण्डलिनीं नित्यां विद्युदुल्लासदक्तनुम् ॥ मचालिकुलझंकारसदक्षतरनादिनीम् । उन्नीयोन्नीय चकेषु कमात्स्यन्दति वैभवम् ॥ अनुभूय परं गत्वा पीत्वा कुलपरामृतम् । अकुलात्कुलकं भूयः कुलादकुलकं महः ॥ एवं मां सुन्दरीं ध्यायेत्सूक्ष्मध्यानं प्रकीर्तितम् ।"

इति । इति दशमपद्यस्यार्थः ॥ १० ॥

'शिवाधारे चके' इत्यादि श्रीचकं सूचितम् । इदानीं श्रीचकस्य स्वरूप-मात्रमाह—

चतुर्भिः श्रीकण्ठैः शिवयुवितभिः पश्चभिरिप प्रभिन्नाभिः शंभोर्नवभिरिप मूलप्रकृतिभिः। त्रयश्चत्वारिंशद्वसुदलकलाश्रत्रिवलय-त्रिरेखाभिः सार्धे तव भवनकोणाः परिणताः॥ ११॥

चतुर्भिरिति । चतुर्भिः श्रीकण्ठैः शिवैः शिवयुवितिभः शक्तिभः । शिवानामध अध्वीमास्त्रिकोणाः शिवाः, अधोमुखकोणाः शक्तयः ताभिः प्रभिन्नाभिः शंभोनेविभः मूलप्रकृतिभिः श्रीचक्रभूताभिनेवयोनिभिः, त्रयश्चः वारिशःकोणाः वसुदल-कलाश्रित्रवलयित्रेखाभिः ; अष्टदल्षोडशदलवृत्तत्रयभूगृहत्रयेः सह तव चरणकोणाः परिणताः, तव चरणयोः कोणपरिणतय एवेत्यर्थः । तदुक्तं भवति—श्रीचकान्तर्गत- विन्दुरूपस्य शंभोरूध्वाधः स्थितनवयोनिभिः श्रीचक्रमूलकारणभूताभिनिंद्पन्नित्रकोणा- ष्टकोणदशारद्वयचतुर्दशाराणां त्रिचत्वारिंशकोणाः अष्टदल्षोडशदलवृत्तत्रयचतुर्दशाराणां त्रिचत्वारिंशकोणाः अष्टदल्षोडशदलवृत्तत्रयचतुर्दशिप-

शोभितभ्गृहत्वयैः सार्धे तव चरणकोणाः परिणताः । तव चरणकोणपरिणतिरूपं श्रीचकं विलिसतिमिति भावः । तदुक्तं संकेतपद्धतौ— "पश्चशक्तिचतुर्वेहिसंयोगाच-कसंभवः" इति । चतुर्वेहयः, रुद्रा इत्यर्थः, "रुद्रो वा एष यदिमः" इति श्रुतेः । अथर्वणश्रुतिरिप सौभाग्यकाण्डे—

> "तिस्नः पुरित्रिपथा विश्वचर्षणा अत्राकथा अक्षराः संनिविष्टाः । अधिष्ठायैना अजरा पुराणी महत्तरा महिमा देवतानाम् ॥ नवयोनिं नव चक्राणि दीधिरे नवैव योगा नव योगिन्यश्च । नवानां चक्रा अधिनाथाः स्योना नव भद्रा नव मुद्रा महीनाम् ॥ एका स आसीत्पथमा सा नवासीदा सोनविशादा सोनित्रिशत् । चत्वारिंशादथ तिस्नः समिधा उशतीरिव मातरो माविशन्तु ॥"

# इति । अस्योद्धारकमस्तु---

"वृत्तं कृत्वेष्टमानेन सूलं पूर्वापरायतम् ।
बिन्यस्य विभजेदष्टचत्वारिंशद्विभागतः ॥
बिष्ठे षष्ठे पश्चमे च तृतीयेऽथ तृतीयके ।
चतुर्थेऽथ तृतीये च षष्ठे षष्ठांशके पुनः ॥
विधाय नव चिद्वानि तेषु सूत्राणि तापयेत् ।
नव याम्योत्तरामाणि तेषामुभयपार्धतः ॥
आद्यद्वितीयतुर्याणां तथा पश्चमषष्ठयोः ।
अष्टमान्तिमयोर्विद्वानिम्बाणे कलांशकान् ॥
पुराणद्वचष्टवेदामिसंख्यांशान्मार्जयेत्कमात् ।
शनिमध्ये रवेरन्तौ चन्द्रान्तौ केतुमध्यतः ॥
मङ्गलान्तौ वृत्तमध्ये बुधान्तौ राहुमध्यतः ॥
गुरोरन्तौ भौममध्ये शुकान्तौ सोममध्यतः ॥
शन्यन्तौ वृत्तमध्ये तु राद्वन्तौ रविमध्यतः ।
केत्वन्तौ वृत्तमध्ये तु योजयेत्कमतो बुधः ॥

मध्यविद्वन्फुरद्रूपमष्टद्विदशविद्वन्म् । चतुर्देशानल्योतं श्रीचकं जायते परम् ॥ तद्घदिर्वसुपत्राव्जं तद्घदिः षोडशच्छदम् । वृत्तत्रितयसंशोभं त्रिरेखाश्चितभूगृहम् ॥ त्रिधामनिलयं द्वारचतुष्टयसुशोभितम् । सर्वतेजोमयं दिव्यं सोमसूर्यानलात्मकम् ॥"

इति । षोडश कलाः सप्तविंशतिनक्षत्राणि; तेन त्रिचत्वारिंशत्कोणात्मना सोमरूपता; द्वादश कलाः द्वादश मूर्तयः, द्वादश राशयः, वेदत्रयी, उदाचाद्याः स्वराः; तेन त्रिचत्वारिंशत्कोणात्मना सूर्यरूपता; मध्यत्रिकोणः साक्षात्स्फुरद्र्पबिन्दुचकतेजो-विलासः। तस्य विलासाः अष्टकोणात्मना अष्टौ मूर्तयः; जातवेदाः, सप्तजिहः, हन्य-वाहनः, कौमारतेजाः, अश्वोदरजः, वैश्वानरः, विश्वसुखः, देवसुख इति। दश कलाः दश विभूतयः; विराट्, स्वराट्, सम्राट्, अभिभूः, सुभूः, विभूः, प्रभ्वी, प्रभूतिः, शिवा, विभूतिः इति। दशकलात्मनान्तर्दशारं, दशविभूत्यात्मना बाह्यदशारम; सान्त्विकराजसतामसजिह्वात्मना चतुर्दशारमिति वहिरूपता; तथा च श्रुतिः—

'' प्राचीमनु प्रदिशं प्रेहि विद्वानमेरग्ने पुरो अमिर्भवेह । विश्वा आशा दीद्यानो विभाह्यूर्जं नो धेहि द्विपदे चतुष्पदे ''

इति। अस्यार्थः — अमेः प्राची दिशमनु पश्चात् प्रदिशं विदिशं पेहि प्रकर्षेण इहि गच्छ। सर्वन्न दीप्यस्व, विद्वान्, यतस्वं विद्वान् सर्वे रहस्यं वेत्सीति भावः। अमेरमे पुरः अमिभेवेह; त्रिकोणस्य त्रिकोणस्य पुरः अमिभेवेह; एतावता त्रिकोणचतुष्टयमूर्ध्वमुखं स्पष्टीकृतम्। विश्वा आशा दीद्यानः, आशा दिशः, विश्वा विश्वसंख्याः प्राप्य दीप्यमानः विभाहि; विश्वं भुवनं तत्संख्यां चतुर्देश, तेन चतुर्देशारक्षपेण दीप्यस्वेति संपन्नोऽर्थः। ऊर्जे नो भेहि द्विपदे चतुष्पदे; मनुष्यगवादिचतुष्पदे अनं भेहि। एतचतुर्दशारदशारद्वयाष्टकोणबिन्दुभिः स्फुरद्वपं दिव्यचक्रमष्टदलषोडशदल-चतुरश्रत्रयगतद्वारचतुष्टयेः षट्त्रिंशचत्वारमंक्वेष्टितं परदेवताया आसनमिति सिद्धम्। श्रुत्यन्तरं च—

" ऋतावानं वैश्वानरमृतस्य ज्योतिषस्पतिम् । अजसं घर्ममीमहे ॥ "

इति । अस्यार्थः — विश्वानराणां संबन्धी वैश्वानरः; सर्वदेवमुख इत्यर्थः, "अग्निमुखा वै देवाः" इति श्रुतेः । ऋतस्य ज्योतिषस्पतिम्; ऋतमग्निम्, "अग्निर्वा ऋतम्" इति श्रुतेः । जात्येकवचनम् । अग्निमात्रस्य पतिम्; अजस्रं अचः अस्राणि यस्य सोऽजस्रः स चास्रं चतुर्दशास्रं वा, विन्दुविसर्गयोरचां मध्ये गणनाभावाच्चतुर्दशैवाचः; ईमहे जानीमहे । अथवा, विश्वसंबन्धी वैश्वः, वैश्वश्वासावनरुश्च वैश्वानरः; रखयोरभेदः । यथा "सरिरस्य मध्यात्" इति । विश्वाकारेण चतुर्दशभुवनरूपास्नाकारेण दीप्यमानानामपरमजस्रं नवास्रं धर्मे सूर्यात्मकमीमहे इति चक्रोद्धारपपञ्चो गुरुमुखादवगतो ज्ञापितः ॥ ११ ॥

इति श्रीचक्रमुक्त्वा तद्धिष्ठात्र्याः परदेवतायाः सौन्दर्यगुणान् स्तोतुं भूमिकां रचयति---

त्वदीयं सौन्दर्यं तुहिनगिरिकन्ये तुलियतुं कवीन्द्राः कल्पन्ते कथमपि विरिश्चिमसृतयः। यदालोक्यौत्सुक्यादमरललना यान्ति मनसा तपोभिर्दुष्प्रापामपि गिरिशसायुज्यपदवीम्॥ १२॥

स्वदीयमिति । हे तुहिनगिरिकन्ये! त्वदीयं सौन्दर्यं ब्रह्मादयः कवीन्द्राः वेदिविद्याप्रणेतारः भवत्सौन्दर्यं तुरुयितुमुपमानोपमेयभावेन वर्णयितुं कथमपि कल्पन्ते ; न कथमपीत्यर्थः, उपमानाभावादिति भावः। यदालोक्य औत्सुक्यादौत्कण्ट्याद्विशेषात् मनसा आलोक्य ध्यात्वा अमरललना देवाङ्गनाः तपोभिः दुष्प्रापां गिरिशसायुज्य-पदवीं यान्ति ; अमरभोगान् विहाय स्वद्धचानयोगेन शिवसायुज्यं प्रामुवन्तीति भावः। अथ वा, अमराणां ललनं विलासो येषां ते अमरविलासा अप्रतिहतवैभवाः तपोभिः दुष्प्रापां गिरिशसायुज्यपदवीं यान्ति । तव ध्यानयोगेन अमरोचितनानाभोगाननु-भ्यान्ते शिवसायुज्यं प्राप्ता इति भावः। तदुक्तमशेषकुल्वस्त्र्याम्—

" यत्रास्ति भोगो न हि तत्र मोक्षो यत्रास्ति मोक्षो न हि तत्र भोगः। शिवापदाम्भोजयुगार्चकानां भुक्तिश्च मुक्तिश्च करस्थितेव ॥"

इति ॥ १२ ॥

यत्र ब्रह्मादयोऽपि यद्वर्णने कुण्ठितास्तत्र हि त्वस्तीन्दर्यवर्णने को वा वराकः, तथापि तथैव दयाकल्तिपाङ्गकणिकापातेन तव सौन्दर्यादिगुणवर्णने प्रवृत्तोऽस्मीति वदनेवापाङ्गमहिमानं वर्णयति—

नरं वर्षीयांसं नयनविरसं नर्मसु जडं तवापाङ्गालोके पतितमनुधावन्ति द्यातद्याः । गलद्वेणीवन्धाः कुचकलदाविस्रस्तसिचया हठात् त्रुट्यत्काश्चयो विगलितदुक्त्ला युवतयः ॥ १३॥

नर्मिति । नरं वर्षीयांसं वृद्धं कुरूपं नर्मसु क्रीडासु जडमनिमज्ञं तव कृपातरिक्षतापाक्षपातेन अनुगृहीतं विगलितकवरीभाराः कुचस्रस्तवसनाः हठात् त्रुष्टाकाञ्चयो विगलितदुक्र्ण अनुधावन्ति शतशः अहमहिमकया पश्चाद्धावन्ति । लज्जापरित्यागेन तदेकिचेचा उन्मादाख्यव्यभिचारिभावपरवशा आम्यन्ति । एतावता तवापाक्षमहिमा एतादशः; त्वस्तीन्दर्यगुणं कः समर्थो वेचुमिति भावः ॥ १३ ॥

अपाक्रमहिमानमभिधाय चरणमहिमानमाह---

क्षितौ षट्पश्चाशत् द्विसमधिकपश्चाशतुदके
हुताशे द्वाषष्टिश्चतुरधिकपश्चाशदिनछे।
दिवि द्विःषट्त्रिंशन्मनसि च चतुःषष्टिरिति ये
मयुवास्तेषामप्युपरि तव पादाम्बुजयुगम्॥ १४॥

क्षिताविति । अत्रैवं व्यवस्था । अत्र पूर्वतन्त्रमुत्तरतन्त्रमिति द्वैविध्यम् । पूर्वतन्त्रं शक्तिपुरःसरम् ; उत्तरतन्त्रं शिवपुरःसरम् । शक्तिपुरःसरं शाक्तमुच्यते ; शिवपुरःसरं शांभवमुच्यते । शांभवे शिवशक्त्योस्तेजोभिरेवोत्पन्ना आवरणदेवता रङ्मय

उच्यन्ते । शांभवं षडन्वयात्मकं तन्तम् । षडन्वयास्तु मानसनाभसवायव्यतेजसाप्य-पार्थिवाः । एतेषामुत्यत्तिकम उच्यते । निर्गुणस्य सकलपपञ्चसाक्षिणः सिचदानन्द-रूपस्य शिवस्य विश्वोत्पादनलीलासमुल्लसितस्फुरणविशेषादिनेशशक्तेः सकाशात्परा नाम शक्तिरूत्पद्यते । सा च पपञ्चोन्मीलनलीलानुमाहकमनोऽधिष्ठात्री सती ब्रह्म-रम्ब्रादिश्रूमध्यान्तर्व्यापिनीमुपाधिसर्णा समासाद्य मज्जाधिदेवतेति निगद्यते । तया चेच्छाज्ञानिक्रयाकुण्डलिनीमानुकेति देवता उत्पन्नाः, नभोवायुतेजोजलभूमिस्थानेषु कण्ठहृदयनाभिलिक्षगुदोध्वेविभागेषु विशुद्धचनाहतस्वाधिष्ठानमणिपूरमूलाधारसंज्ञेषु विरुद्धनित । ताश्च त्वगस्य स्वगस्य देवताः । तथा चैताभिर्देवताभिः सचराचरं विश्वं समुज्जूम्भते । तन्मध्ये कुण्डलिनीमानुकाभ्यां षडन्वयं तन्त्रमेतच्छांभवमुत्पन्नं सर्गादौ ; पश्चात्सकलः प्रपञ्च उत्पन्नः । तदुक्तं कुन्निकातन्त्रे—

> "शिवस्य निष्प्रपञ्चस्य परमार्थशरीरिणः । चिदुल्लासात्परा जाता पञ्चानां मातृरूपिणी ॥ अन्वयानां मार्गयोगात्सैका षोढा प्रजायते । परा चेच्छा तथा ज्ञानिकयाकुण्डलिनीति च ॥ मातृका चाष्टधा प्रोक्ता पराभेदास्ततः स्मृताः । कुण्डलिनीमातृकाभ्यां च षोढा भिन्नं मयूलकम् ॥ नानाविधं सुविततं तन्त्रमेतत्षडन्वयम् । उत्पन्नं शांभवं पश्चाज्जगदेतचराचरम् ॥"

# इति । तथा च श्रुतिः---

"इयमेव सा या प्रथमा व्योच्छत् । सा रूपाणि कुरुते पश्च देवी । द्वे स्वसारौ वयतस्तन्त्रमेतत् । सनातनं विततं षण्मयूखम् ॥"

इति। अस्यार्थः — सा या प्रथमा व्योच्छत् ; सा प्रसिद्धा इयमेव या प्रथमा जगदादिः व्योच्छत् प्रकटीवम् व, परेति यावत् । सा रूपाणि पञ्च देवी ; दीव्यतीति देवी स्वलीलया इच्छाज्ञानिक याकुण्डलिनीमातृकेति पश्च रूपाणि कुरुते । तत्र द्वे स्वसारी ; कुण्डलिनीमातृके, एतच्छांभवं तन्त्रं षोढा विस्तीर्यमाणमयूखं सनातनम् , अनादि-

सिद्धपरंपरयानुवर्तमानं वयतः विस्तारयतः पृथिव्यादिस्थानेषु षट्पश्चाशदादिभेदेन मयुः व जालं विस्तारयन्तीत्यर्थः । क्षितौ पार्थिवतत्त्वरूपा अष्टाविशतिरद्दमयः । पार्थिवतत्त्वानि तु पञ्च तन्मात्राः, पञ्च भूतानि, पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि, पञ्च कर्मेन्द्रियाणि, अन्तः करणचतुष्टयं, कालः, प्रकृतिपुरुषमहत्तत्त्वानीत्यष्टार्विश्चतिः । शिवशक्ति-संबन्धमेदेन द्विविधानि ; तेन षट्पञ्चाशत् तेषां नामानि अप्रे वक्ष्यन्ते । आप्य-तत्त्वानि षर्ड्विशतिः--पञ्च भूतानि, पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि, पञ्च कर्मेन्द्रियाणि दश, तेषामर्था दश मन इति । शैवशाक्तमेदेन द्विपश्चाशत् । तैजसतत्त्वानि एकत्रिंशत् --- पश्च भूतानि, पश्च तन्मात्राः, ज्ञानेन्द्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि सार्थानि मन इत्येकत्रिंशत् । शिवशक्त्योर्विभागेन द्विषष्टिः । वायव्यतत्त्वानि सप्तर्विशतिः--महत्तत्त्वन्यूनपार्थिवतत्त्वानि ; शिवशक्तिविभागेन चतुःपश्चाश्चत् । दिवि षट्त्रिंशत्---शिवः, शक्तिः, सदाशिवः, ईश्वरः, शुद्धविद्या, माया, कला, विद्या, रागः, कालः, नियतिः, पुरुषः, प्रकृतिः, अहंकारः, बुद्धिः, मनः, ज्ञानेन्द्रियाणि, कर्मेन्द्रियाणि, शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाः पश्च, पश्च भूतानीति । शिवशक्तिविभागतः द्विसप्ततिः । मानसतत्त्वानि द्वात्रिंशत्; तथा हि-- परा चतुर्विधा---परा, पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरीति । इच्छा पश्चविधा—कर्तुं कारियतुमुपकर्तुं प्रतिकर्तुमुदासितुमिति । ज्ञाना चतुर्विधा । ज्ञानं द्विविधम् , सालम्बं निरालम्बं च । सालम्बं त्रिविधम्— ज्ञातृज्ञेयज्ञप्तिरूपेण । निरालम्बमपि "स्वमहं स्वदीयं मदीयमिति चतुर्विधम्" इति योगिनीहृद्ये । क्रिया सप्तधा-इष्टं, पूर्ते, स्वाध्यायः, जपः, पूजा, तपः, दान-मिति । कुण्डलिनी चतुर्विधा भूमिकाभेदेन---उन्नयः, लयः, प्रत्यग्वृत्तिः, विश्रान्ति-रिति । मातकाष्ट्रधा वर्गाष्टकभेदेन । एवं द्वार्त्रिशतत्त्वानि मानसानि । एवं पार्थि-वादितत्त्वरूपाः षष्ट्यतरत्रिशतं मरीचयः शांभवाः । तथा च कुब्जिकातन्त्रे---

"आदौ परा चतुर्घा स्याद्वितीयेच्छा च पश्चधा ।
तृतीया वेदधीज्ञाना चतुर्थी सप्तधा किया ॥
पश्चमी कुण्डलीद्विधिः षष्ठी स्यान्मातृकाष्टधा ।
परातोऽजायतेच्छा हि सा च व्योमपतिः स्मृता ॥
षट्त्रिश्चायिकाः भोक्ता कण्ठस्थानसमाश्रिता ।

इच्छातो जायते ज्ञाना सा च वायोरधीश्वरा ॥ सप्तविंशतिरश्मीनां पतिः सानाहताश्रया । ज्ञानतोऽभक्तिया व्यक्ता सा च वहीश्वरा मता ॥ एकत्रिंशद्रश्मिपतिः स्वाधिष्ठानं समाश्रिता । क्रियात: कुण्डली व्यक्ता सा स्यात्सलिलनायिका ॥ सप्तर्विश्वतिरश्मीनां मणिपूरं समाश्रिता । कुण्डल्या मातुका जाता सा क्षितेरीश्वरी मता ॥ अष्टार्विश्वतिरदमीनामक्षीवाधारमाश्रिता । शिवशक्तिविभागेन द्विविधा शांभवाजया ॥ षष्ट्यतरं तु त्रिशतमेवं शंभुमरीचयः । परादिशक्तिभिः षड्भिर्नायकैः सहिता पुनः । द्विसप्तत्यधिकं त्रीणि शतान्याहुर्मनीषिणः ॥ एषां स्मरणमात्रेण जीवनमुक्तो महीं चरेत् । सर्वेषां स्यरणाशक्तः षट्यु चैकमपि स्मरेत्॥ एतेषां स्मृतितो लोकः पापहा पूजनात्पुनः । लक्ष्मीवान् ध्यानतो जीवनमुक्तो रिंशमकुले वसेत् ॥"

इति । मूलाधारमध्ये अमे वक्ष्यमाणौ शिवौ पूज्यौ । एतयो रश्मयः— १. उड्डीश्वरः, २. उड्डीश्वरी, ३. जलेश्वरः, ४. जलेश्वरी, ५. पूर्णेश्वरः, ६. पूर्णेश्वरी, ७. कामेश्वरः, ८. कामेश्वरी, ९. श्रीकण्ठः, १०. गगना, ११. अनन्तः, १२. स्वरसा, १३. शंकरः, १४. मितः, १५. पिक्रलः, १६. पातालदेवी, १७. नारदाख्यः, १८. नादा, १९. आनन्दः, २०. हािकनी २१. आलस्यः, २२. डािकनी, २३. महानन्दः, २४. लािकनी, २५. योग्यः, २६. कािकनी, २७. अतीतः, २८. शािकनी, २९. पादः, ३०. हािकनी, ३१. आधारेशः, ३२. रक्ता, ३३. चक्रीशः, ३४. चण्डा, ३५. कुरक्रीशः, ३६. कराला, ३७. मद्धीशः, ३८. महोच्छुप्मा, ३९. अनादिविमलः, ४०. मातक्री, ४१. सवर्शविमलः, ४२. पुलिन्दा, ४३. योगिवमलः, ४४. श्वरक्री, ४५. सिद्धविमलः,

४६. वाचापरा, ४७. समयविमलः, ४८. कुलालिका, ४९. मित्रेशः, ५०. कुलालिका, ५१. उड्डीशः, ५२. लध्वी, ५३. षष्ठीशः, ५४. कुलेश्वरी, ५५. चर्याधीशः, ५६. अजा; सर्वत्र शिवे आनन्दनाथश्रीपादुकां पूजयामीति योजनीयम् । शक्तौ अम्बादेवीति पूजायाम् । एते पार्थिवरश्मयो मूलाधारे चतुर्दले पश्चिमादि प्रतिदलं सप्तसप्तकं पूर्यते । भावयेद्वा । अथवा, शिरसि षट्कोणं विचिन्त्य पश्चिमादितो रश्मीनां चतुष्कं पश्चकं षट्कं चतुष्कं पश्चकं पुनश्चतुष्कमिति पूज्याः । तदुक्तं पश्चवाहिन्याम् —

"षट्कोणं शिरसि ध्यात्वा पश्चिमादिष्वनुकमात् । कोणेषु पूजयेदष्टार्विशकं च यथाक्रमात् ॥ चतुष्कं पञ्चकं षट्कं चतुष्कं पञ्चकं पुनः । चतुष्कमिति संभिन्नाः कमात्पार्थिवरदमयः ॥"

इति । मूमी वा विलिख्य पूजयेत् । इति पार्थिवरदमयः । एतेन क्षितौ षट्पश्च-श्चदिति व्याख्यातम् (१)

अथाप्यरइमयः मणिपूरे; अल शांभवे स्वाधिष्ठानमणिपूरयोर्व्यत्ययः। रइमयस्तु—१. सद्योजातः, २. माया, ३. वामदेवः, ४. श्रीः, ५. अघोरः, ६. पद्या, ७. तत्पुरुषः, ८. अम्बिका, ९. अनन्तः, १०. निवृत्तिः, ११. अनाथः, १२. प्रतिष्ठा १३. जनाश्रितः, १४. विद्या, १५. अचिन्त्यः, १६. शान्ता, १७. शिशेखरः, १८. उमा, १९. तीवः, २०, गङ्गा, २१. मणिवाहः, २२. सरस्वती, २३. अम्बुवाहः, २४. कमला, २५. तेजोऽधीशः, २६. पार्वती, २७. विद्यावागीश्वरः, २८. चिला, २९. चतुर्विधेश्वरः, ३०. सुकमला, ३१. उमागङ्गेश्वरः, ३२. मन्मथा, ३३. कृष्णेश्वरः, ३४. श्रिया, ३५. श्रीकण्ठः, ३६. लया, ३७. अनन्तः, ३८. सती, ३९. शंकरः, ४०. रत्नमेखला, ४१. पिङ्गलः, ४२. यशोवती, ४३. साध्याख्यः, ४४. हंसानन्दा, ४५. परदिव्योधः, ४६. वामा, ४७. मारदिव्योधः, ४८. जयेष्ठा, ४९. पिठीधः, ५०. रौदी, ५१.

सर्वेश्वरः, ५२. सर्वमयी; एते आप्यरशमयो मणिपूरे षड्दलेषु पूज्याः। चतुष्कं, चतुष्कं षट्कं चतुष्कं पश्चकं त्रिकमिति। तदुक्तं पद्यवाहिन्याम् —

" चतुष्कं च चतुष्कं च षट्कं भूयश्चतुष्ककम् ।
पश्चकं त्रिकमित्येव भिन्ना जलमरीचयः ॥"

इति । पूर्वविच्छरसि वा भूमौ वा पूजयेत् । इत्याप्यमरीचिप्रपञ्चः । एतेन द्विसम-धिकपञ्चाशदुदक इति व्याख्यातम् (२)

अथ तैजसरइनय: --- १. परापर:, २. चण्डेश्वर:, ३. परम:, ४. चतुष्मती, ५. तत्परः, ६. गुह्यकाली, ७. अपरः, ८. संवर्ता, ९. चिदानन्दः, १०. नीलकुठ्जा, ११. अघोरः, १२. गन्धा, १३. समरसः, १४. रसा, १५. ललितः, १६. स्मरा, १७. स्वच्छः, १८. स्पर्शः, १९. भूनेश्वरः, २०. शब्दः, २१. आनन्दः, २२. डाकिनी, २३. आरुस्यः, २४. रत्नडाकिनी, २५. प्रभानन्दः, २६. चक्रडाकिनी, २७. योगानन्दः, २८. पद्मडाकिनी, २९. अतीतः, ३०. कुब्जडाकिनी, ३१. स्वादः, ३२. प्रचण्ड-डाकिनी, ३३. योगेश्वरः, ३४. चण्डा, ३५. पीठेश्वरः, ३६. कोशला, ३७. कुलकोलेश्वरः, ३८. पावनी, ३९. कुक्षेश्वरः, ४०. समया, ४१. श्रीकण्ठः, ४२. कामा, ४३. अनन्तः, ४४. रेवती, ४५. शंकरः ४६. ज्वाला, ४७. पिङ्गलः, ४८. कराला, ४९. मदाख्यः, ५०. कुब्जिका, ५१. कालरात्री-गुरुः, ५२. परा, ५३. सिद्धगुरुः, ५४. शान्त्यतीता, ५५. रत्नगुरुः, ५६. शान्ता, ५७. शिवगुरुः, ५८ विद्या, ५९. मेलगुरुः, ६०. प्रतिष्ठा, ६१. समयगुरुः, ६२. निवृत्तिः; एते स्वाधिष्ठाने दले पश्चिमादिनवदले पुत्रिका-त्रिकक्रमेण पूजियत्वा दश्चदले चतुष्कं पूजियत् । षट्कोणपूजायां पश्चकं पश्चकं षट्कं चतुष्कं पञ्चकं षट्कमिति पूजयेत् । तदुक्तं पद्यवाहिन्यां चतुर्थाहिके---

"पद्यकं पद्यकं षट्कं चतुष्कं पद्यकं पुनः।
पट्कमित्थं क्रमाद्भित्रास्तैजसकमरश्मयः॥"

इति । एतेन हुताशे द्वाषष्टिरिति व्याख्यातम् (३)

अथ वायव्यमरीचयः—१. खगेश्वरः, २. भद्रा, ३. कूर्मः, ४. आधारा, ५. मेषः, ६. कोशा, ७. मीनः, ८. मिलका, ९. ज्ञानः, १०. विमलः, ११. महानन्दः, १२. शर्वेरी, १३. तीत्रः, १४. लीला, १५. लीला, १५. कियः, १६. कुमुदा, १७. कौलिकः, १८. मेनका, १९. लाकरः, २०. लाकिनी, २१. रामः, २२. राकिनी, २३. लामरः, २४. लाकिनी, २५. कामरः, २६. काकिनी, २७. सामरः, २८. साकिनी, २९. हामरः, ३०. हाकिनी, ३१. आधारेशः, ३२. राका, ३३ चकीशः, ३४. बिन्दुः, ३५. कुकुरः, ३६. कुला, ३७. मयश्रीशः, ३८. कुन्जिका, ३९. हृदीशः, ४०. कामकला, ४१. शिरसः, ४२. कुलदीपिका, ४३. शिखेशः, ४४. सर्वेशा, ४५. वर्मा, ४६. बहुरूपा, ४७. अस्त्रेशः, ४८. महत्तरी, ४९. परगुरुः, ५०. मङ्गला, ५१. पराधिगुरुः, ५२. कोशटा, ५३. पूज्यगुरुः, ५४. रामा; एते अनाहते द्वादशदले पद्मे पश्चिमादि पूज्याः। तृतीयपष्टनवमदलेषु त्रिकं त्रिकमन्येषु द्वयं द्वयम्। अथ वा, प्रथमान्त्यपष्टयोस्त्रिकं वा चतुष्कम्, अन्येषु द्वयं द्वयमिति। षट्कोणे पूजायां चतुष्कं पश्चकं षट्कं चतुष्कं पश्चकं त्रिकमिति पूजयेत्; भूमो वा। तदुक्तं पश्चवाहिन्यां तृतीयाहिके—

" चतुष्कं पश्चकं षट्कं चतुष्कं पश्चकं त्रिकम्। इति क्रमेण भिन्नाः स्युर्वीयवीया मरीचयः॥"

## इति । एतेन चतुरधिकपञ्चाशदनिल इति व्याख्यातम् (४)

अथ नाभसाः—१. हृदयः, २. कौलिकी, ३. घरः, ४. कान्ता, ५. मोगः, ६. विश्वा, ७. भयः, ८. योगिनी, ९. महः, १०. ब्रह्मसारा, ११. ज्ञवः, १२. श्वरी, १३. द्रवः, १४. कालिका, १५. रसः, १६ जुष्टचण्डाली, १७. मोहः, १८. अघोरेशी, १९. मनोभयः, २०. हेला, २१. केकः, २२. महारक्ता, २३. ज्ञानगुद्धः, २४. कुब्जिका, २५. खरः, २६. डाकिनी, २७. ज्वलनः, २८. श्वाकिनी, २९. महाकुलः, ३०. लाकिनी, ३१. मियोज्ज्वलः, ३२. काकिनी ३३. तेजः, ३४. श्वाकिनी, ३५. मूर्घा, ३६. हाकिनी, ३७. वामुः, ३८. णपन्नी,

३९. कुलः ४०. सिंहः, संहारः, ४२. कुलाम्बिका, ४३. विश्वंभरः, ४४. कामा, ४५. कोटिलः, ४६. कूनमाता, ४७. गालवः, ४८. कङ्काली, ४९. व्योमः ५०. व्योमा, ५१.श्वसनः, ५२. नादा, ५३. सेवरः, ५४. महादेवी, ५५ बाहुलः, ५६. महत्तरी, ५७. तातः, ५८. कुण्डलिनी, ५९. कुलातीतः, ६०. कुलेशी, ६१. अजः, ६२. ईधिका, ६३. अनन्तः, ६४. दीपिका, ६५. एषः, ६६. रेचिका, ६७. शिखः, ६८. मेचिका, ६९. परमः, ७०. परा, ७१. परः, ७२. चित्; एते विशुद्धिषोडशदले पूज्याः । आद्यन्तदलयोखिकं त्रिकम्, अन्येषु दलेषु द्वयं द्वयमिति । षट्कोणपक्षे प्रतिकोणेषु षट्कं षट्कं पूज्येत् । तदुक्तं प्रवाहिन्यां तृतीयाह्विके—

" षट्कं षट्कं पुनः षट्कं षट्कं पट्कं पुनश्च तत्। इति कमात्समुद्दिष्टा नाभसा दिव्यरहमयः। साधकेन समभ्यच्यों मध्ये देवो यथाविधि॥"

## इति । इति नाभसरिमप्रपञ्चः (५)

अथ मानसरक्ष्मयः—१. पटः, २. परा, ३. भरः, ४. भरा, ५. चित्, ६. चित्परा, ७. महामाया, ८. महामायापरा, ९. सृष्टिः, १०. सृष्टिपरा, ११. इच्छा, १२. इच्छापरा, १३. स्थितः, १४. स्थितिपरा, १५. निरोधः, १६. निरोधपरा, १७. मुक्तिः, १८. मुक्तिपरा, १९. ज्ञानः, २०. ज्ञानपरा, २१. सत्यः, २२. सतीपरा, २३. असत्यः, २४. असतीपरा, २५. सदसत्, २६. सदसतीपरा, २७. किया, २८. कियापरा, २९. आत्मा, ३०. आत्मपरा ३१. इन्द्रियाश्रयः, ३२. इन्द्रियाश्रयपरा, ३३. गोचरः, ३४. गोचरापरा, ३५. लोकमुख्यः, ३२. इन्द्रियाश्रयपरा, ३३. गोचरः, ३४. गोचरापरा, ३५. लोकमुख्यः, ३६. लोकमुख्यापरा, ३७. वेदवत्, ३८. वेदवत्परा, ३९. संवित्, ४०. संवित्परा, ४१. कुण्डलिनी, ४२. कुण्डलिनीपरा, ४३. सोषुम्नीपरा, ४५. माणसूत्रः, ४६. पाणसूत्रपरा, ४७. स्वरोद्भवः, ५२. स्वरोद्भवः, ५२. स्वरोद्भवः, ५२. स्वरोद्भवः, ५२. स्वरोद्भवः, ५२. स्वरोद्भवः, ५३. वर्णजः, ५३. वर्णजः, ५४. वर्णजापरा, ५५. शब्दः, ५६. शब्दः

जापरा, ५७. वर्णज्ञातः, ५८. वर्णज्ञातापरा, ५९. वर्गजः, ६०. वर्गजापरा, ६१. संयोगः, ६२. संयोगजापरा, ६३. मन्त्रविम्रहः, ६४. मन्त्रविम्रहापरा इति मानसरइमयः आज्ञायां द्विदले पूज्याः । चतुष्कं च चतुष्टयं वामदले, चतुष्कं चतुष्टयं दक्षिणदले । षट्कोणपक्षे चतुष्कं पश्चकं चतुष्कमष्टकमिति । तदुक्तं पश्चवाहिन्यां प्रथमाहिके—

"चतुष्कं पश्चकं चैव चतुष्कं सप्तकं पुनः ।
चतुष्कमष्टकं चेति क्रमान्मानसरश्मयः ॥"

इति । मूलाधारादिचकेषु पूजयेद्वा प्रकारतः । रिश्मपूजास्थानानां प्रन्थगौरवभया-देतावदेवोक्तम् । इति मानसरिश्मप्रपञ्चः । एतेन मनसि चतुःषष्टिरिति वे मयूखाः इत्येतद्वचारूयातम् (६) तेषामुपिर तव पादाम्बुजयुगं सर्वरद्मीनां मूर्धन्यं सर्वप्रकाश-कमिति यावत्, सर्वतत्त्वतेजोमयस्वात् । तदुक्तं मानसोछ।से—

> " सर्वतत्त्वात्मतेजोभिरिद्धं तव पदाम्बुजम् । ं ध्यायब्छिववरारोहे साक्षात्तेजोमयो भवेत् ॥"

इति । अथवा, शिरसि तव निर्वाणचरणद्वयं पूर्वोक्तमानन्दरूपं सर्वेषां मयूखानामुपरि जागर्ति साक्षाच्छिवपदे ; तस्यैव प्रसादेन सर्वतेजोविशेषाः प्रकाशन्त इति भावः ॥१४॥

एवं चरणमहिमानमभिधाय वक्ष्यमाणाया वाग्भवबीजकामराजशक्तिसंज्ञक-क्रूटत्रयात्मिकायाः प्रथमक्रूटस्य सात्त्विकध्यानमहिमानमाह—

शरज्ज्योत्लाशुभ्रां शशियुतजटाजूटमुकुटां बरत्रासत्राणस्फटिकगुणिकापुस्तककराम्। सकुन्नत्वा न त्वां कथमिव सतां संनिद्धते मधुक्षीरद्राक्षामधुरिमधुरीणा भणितयः॥ १५॥

श्वराज्योत्स्नेति । शरचन्द्रिकारुचि चन्द्रकलाशोभिजटाजूटघटितमकुटाम्, वराभयस्फटिकाक्षमालाकरामेतादृशी त्वां (अ)नत्वा मधुक्षीरद्राक्षामाधुर्यधुरंघराः

सूक्तयः सतां त्वदेकभक्तिरसानामिव कथं संनिद्धते संनिहिता भवन्ति; जिह्नाम इति शेषः। इवशव्दोऽत्र हेतुविक्षेपे। त्वद्भजनमन्तरेण कारणान्तरं नास्तीत्यर्थः॥१५॥

तस्यैव राजसध्यानमाह—

कवीन्द्राणां चेतःकमलवनबालातपरुचिं
भजनते ये सन्तः कतिचिदरुणामेव भवतीम् ।
विरिश्चिमेयस्यास्तरलतरश्रङ्कारलहरीगभीराभिवांग्भिविद्धति सभारञ्जनममी ॥ १६॥

कवीन्द्राणामिति । कवीन्द्राणां चेतःकमलानां बालातपरुचि ; हेत्बलंकारः । कितिचित् ये सन्तः अरुणामेव ; अन्ययोगन्यवच्छेदकोऽत्रेवकारः । भजन्ते ; विरिष्टि- भेयस्यास्तरलतरा उत्तरोत्तरमहमहिमकया विजृम्भमाणाः शृङ्काररसप्रधाना लह्येः परंपरा ; तद्वद्वभीराभिविवधशृङ्काररससमवेतविभावानुभावसान्त्विकन्यभिचारिभावपृष्टा- भिर्वाग्मः सतां सहृदयतया श्लाधनीयपरगुणानां रञ्जनं विद्धति । एतादृश्या- स्तवोपासनेन साक्षात्सरस्वतीमुखादाविभूतगद्यपद्यादयः शृङ्कारप्रधानाः प्रस्फुरन्तीति भावः ॥ १६ ॥

मध्यक्रुटध्यानमहिमानमाह—

तनुच्छायाभिस्ते तरुणतरिणश्रीसरिणभिः दिवं सर्वामुर्वीमरुणिमनिमग्नां स्मरित यः। भवन्त्यस्य त्रस्यद्वनहरिणशालीननयनाः सहोर्वेद्या वद्याः कृति कृति न गीर्वाणगणिकाः॥ १७॥

तनुच्छायाभिरिति । तनुकान्तिभिः तव बालार्करुचिभिः सर्वो च द्यां भुवं च मग्नां छत्रां यो ध्यायति, तस्य त्रस्यद्वनहरिणशालीननयनाः, प्राम्यहरिणानां मनुष्यादिदर्शनेन त्रासो न भवति; अत उक्तं वनहरिणसादृत्यम् । एतादृत्य उर्वत्या सहिताः सुरवाराक्रनाः कति कति वृत्या न भवन्ति । तासां का गणनेति भावः । कतिकतीति काकुरत्र वितर्कालंकारद्योतिनी । अनिमिषदृष्टीनां सुराक्रनानां नयनचापल्यं वर्ण्यते, तत्रासां कामरूपत्वाभिन्नायेण ॥ १७ ॥

एतस्यैव कामकलारूपध्यानमाह-

मुलं बिन्दुं कृत्वा कुचयुगमधस्तस्य तदधो हकारार्धे ध्यायेद्धरमहिषि ते मन्मथकलाम् । स सद्यः संक्षोभं नयति वनिता इत्यतिलघु त्रिलोकीमप्याद्य भ्रमयति रवीन्दुस्तनयुगाम् ॥ १८ ॥

मुखिमिति । मुखं बिन्दुं कृत्वा ध्यात्वा, कुचयुगलमधस्तस्य मुखरूपेण ध्यातस्य बिन्दोरधः कृत्वा, तदधः कुचयुगस्याधः हकारार्धं ध्यायेत् । हरमिहिषि, तव कामकलां यो ध्यायेत् , स सद्यः संक्षोमयित वशं नयित बिनताः, एतदिति तुच्छम् । रवीन्दुस्तनयुगां त्रिलोकीमप्याशु अमयित । " मितां हस्वः" इति हस्वः । त्रिलोक्यपि कामकलारूपेति भावः । तदुक्तं स्द्रयामले—

''नभोमहाबिन्दुमुखी चन्द्रसूर्यस्तनद्वया। सुमेरुहारवलया शोभमानमहीपदा॥ पातालतलविन्यासा त्रिलोकीयं तवान्विके। कामराजकलारूपा जागर्ति सचराचरा॥"

## इति । चतुःशत्यामपि---

''यदक्षरशशिज्योत्स्नामिष्डतं भुवनत्रयम् । वन्दे सर्वेश्वरीं देवीं महाश्रीसिद्धमातृकाम् ॥''

इति । अयमर्थः — कामस्य कामराजस्य कला शोभा ; अथवा कामबीजस्य कला देवताबीजम् ; ककारलकाररहितं कामकला रूपं भवति गुप्तमहासरस्वतीबीजम् । तदुक्तं धर्माचार्यस्तुतौ —

"यिन्नित्ये तव कामराजमपरं मन्त्राक्षरं निष्कलं तत्सारस्वतिमत्यवैति विरलः कश्चिद्धुधश्चेद्भुवि । आख्यानं प्रतिपर्व सत्यतपसो यत्कीर्तयन्तो द्विजाः पारम्भे प्रणवास्पदप्रणयितां नीत्वोच्चरन्ति स्फुटम् ॥"

इति । तथा च श्रुति:--

"य ईं श्रुणोत्यलक श्रुणोति । न हि प्रवेद सक्ततस्य पन्थामिति ॥"

इति । सा पुनस्तुरीयस्वरूपा; तुरीयस्वरूपं च बिन्दुत्रयात्मकम् । तत्रैको बिन्दू रिवः; परौ द्वौ दहनशीतांशू । रिवरूपिनन्दुं मुखं कृत्वा तस्याधो दहनशीतांशू बिन्दुद्वयं स्तनयुगं कृत्वा तद्धो हकारार्धे योनिरूपं ध्यायेत् । हकारपूर्वभागे मृष्टे सत्यधोभागो योन्याकारो भवति; तं ध्यायेदिति प्रकटार्थः । तदुक्तं कादिमते—

" नित्याकूटत्रयं देवि तुरीयस्वरशेखरम् । ततुरीयं स्वरूपं च बिन्दुत्रयमुदीरितम् ॥ तदात्मकं च देव्यास्ते साधकस्य च यद्भवेत् । तद्भावनां शृणु पाज्ञे महोदयकरीं शुभाम् ॥ कथ्वेबिन्द्रात्मकं वक्त्रमधोबिन्दुद्वयात्मकम् । कुचद्वयं तु तच्छेषागतिमेतां विभावयेत् ॥"

इति । अयमेकः प्रकारः । अथ वा, हकारः शिवः, तस्यार्धः ; शिवेति पदं शकारेकारवकाराकारऐकाररूपवर्णचतुष्टयात्मकम् । तल अर्धे शकारवकारात्मके गते अर्धमिकाराकारात्मकमविशिष्टं भवति । तयोः संधौ सत्येकारो योनिरूपो भवति । तमेकारं
योनिरूपं कुचस्याधो भावयेत् । अथ वा, हकारो रिवः, तत्र रिवपदे रेफवकाररूपेऽर्धे गते अकारेकारात्मकमर्धमविशिष्टं भवति । तयोः संधौ सत्येकारो योनिरूपो
भवति । तत्कुचस्याधो भावयेदिति । अथ वा, हकारो हंसः, तत्रार्धे हकारसकाररूपे
गते अं अः इत्यूर्ध्वविन्दुविसर्जनीयरूपविन्दुत्रयमविशिष्टं भवति । तत्रैवं योजना—
हे हरमहिषि ! हकारार्धे अं अः इति विन्दुस्वरात्मकं हंसार्धं ध्यायेत् । केन प्रकारेण !
मुखं विन्दुं कृत्वा, तस्याधो विन्दुद्वयं कुचद्वयं कृत्वा, तद्धस्तनमन्मथकलामेकारा-

कारां ध्यायेत्। अत एव एतस्यकारत्रयेण कामकलोद्धाराभिपायेणामे विद्योद्धारे त्रिविधं हकारसंकेतं करिष्यति — शिवेति, शिवो रविः हंस इति । एते हकारार्थाः प्रकटाः । वस्तुतो हकारार्थो गुप्तो गुरुमुखादनुगम्यः । तस्प्रकाशने महदनिष्टमिति न प्रकाशितः । तथा च संकेतपद्धतो —

> " एतःकामकलाव्यासं गुह्यादुह्यतरं महत् । नाशिष्याय प्रवक्तव्यं नामकाय कदाचन ॥ एतःप्रकाशनं मातुरुद्धाटनमुरोजयोः । आकृष्याच्छादनमिव तस्मान्नेतःप्रकाशयेत् ॥ लोभान्मोहाच गर्वाच वैदुष्याद्वा प्रकाशयेत् । सोऽचिरान्मृत्यमामोति शस्त्राघातविषादिभिः ॥"

इति ॥ १८ ॥

तृतीयकूटध्यानमहिमानमाह —

किरन्तीमङ्गेभ्यः किरणनिकुरम्बामृतरसं हृदि त्वामाधत्ते हिमकरिशालामूर्तिमिव यः। स सर्पाणां दर्पं शमयित शकुन्ताधिप हव जवरप्लुष्टान् दृष्ट्या सुखयित सुधासारिसरया॥ १९॥

किरन्तीमिति । अङ्गेभ्यः किरणसमूहामृतरसं किरन्ती निष्यन्दयन्तीं चन्द्रकान्तसदशच्छविं हृदि आधत्ते करोति सः सर्पाणां दर्पे गरुड इव शमयति । तं सर्पाः विलोक्य दश दिशो यान्ति ; भयादिति भावः । ज्वरसंतप्तान् सुधासारसि-रया ; अमृतधारासंपातप्रणालिकया दृष्ट्या सुखयति । सर्पदृष्टानिष तथाविधदृष्ट्या सुखयति । गरुडदर्शनादिव सर्पदृष्टा निर्विषा भवन्तीति भावः ॥ १९ ॥

कामकलायाः स्थूलध्यानमभिधाय सूक्ष्मध्यानमाह —

ति हे खातन्वीं तपनशक्षिवैश्वानरमयीं निषण्णां षण्णामप्युपरि कमलानां तव कलाम्।

# महापद्माटव्यां मृदितमलमायेन मनसा महान्तः पद्यन्तो दधित परमाह्मादलहरीम् ॥ २० ॥

ति । विद्युल्लताकान्तितनुं सूर्येन्दुविह्यूष्पिबन्दुत्रयमयी षण्णामिष कमलानां मूलाधारादीनामिष उपरि स्थितां तव कामकलां महापद्मवने, निर्मृष्टमल-मायेन; मलानि त्रीणि मानसिकानि— संकल्पः, अध्यवसायः, क्रियानिष्पितिरिति । तिद्विषयिणी माया तद्रहितेन मनसेत्यर्थः । महापद्मवनं नाम द्वादशान्तिस्थतसहस्र-दलम् । तथा चावाहनपन्त्रः—

" महापद्मवनान्तस्थे कारणानन्दविमहे । सर्वभूतहिते मातरेह्येहि परमेश्वरि ॥"

इति । तिसमन् महान्तः तव कामकलानुसंधानसमाकिलततन्भूतसर्वव्यवहाराः पश्यन्तः अन्तर्भुखेन साक्षात्कुर्वन्तः परमाह्वादलहरीं दधित । एतादृश्या कामकलान्तर्भावनया समास्वादितिनरितश्यानन्दभाजो जीवन्मुक्ता भवन्तीति भावः । अयमत्र भावना-प्रकारः—मूलादिब्रह्मरन्धान्तेष्वव्यकु मूलाधारमिणपूरस्वाधिष्ठानानाहतिवशुद्धिलिनका-प्रभूमध्येन्दुचनद्राधरोधिनीनादनादान्तशक्तिव्यापिकासमनोन्मनीसंग्रेष्वष्टादशस्थानेषु विद्याक्षराणि पूर्वपूर्वाणि उत्तरोत्तरेष्वक्षरेषु भावनापूर्वकं विलाप्य व्यापिकायां योनिरूपे वहौ विलाप्य तं च समनस्थाने विन्दुत्रयात्मकेश्वरे विलाप्य उन्मनीस्थाने सपरार्धकलां भावयन् सूर्य दहने दहनं चन्द्रे चन्द्रमपरार्धकलायां विलाप्य विगलिनविद्यान्तरहृद्यपरमानन्दिनभरो योगी शिवशक्तिभावनया तादात्म्यमिषगच्छिति । तदुक्तं कादिपते—

" इति ते गदिता कामकलायां बाह्यभावना ।
पूर्वमेवाधुना वक्ष्ये भावनामान्तरालिकाम् ॥
मूलादिब्रह्मरन्ध्रान्तं स्फुरद्विद्युल्लताकृतिम् ।
ध्यायेत्कुण्डलिनी देवी त्वद्विद्याक्षररूपिणीम् ॥
षट्चक्रभेदिनी देवी तां च बिन्दुत्रयात्मिकाम् ।
तां चाप्यर्धकलारूपां चिन्तयेत्पद्मकानने ॥

# तदैव त्वं तस्मै दिशसि निजसायुज्यपदवीं मुक्कन्दब्रह्मेन्द्रस्फुटमुक्कटनीराजितपदाम् ॥ २२ ॥

भवानि स्विमिति । हे भवानि ! त्वहासे मिय सदयां दृष्टिं वितर इति स्तोतुमिच्छन् यो वदित भवानि त्विमिति हेतोस्तस्मै निजसायुज्यपदवीं हरि-विरिच्चीन्द्रप्रभृतिदेवानां स्फुटमुकुटनीराजितपदां दिश्चसि । लोडुत्तमपुरुषशब्दास्य-मात्रश्रवणादेव वितरसीत्यर्थः ॥ २२ ॥

ननु लोके सर्वत्र शिवसायुज्यमेवाभिलिषतम्; मत्सायुज्यपद्व्या किमित्यतः आह---

त्वया हृत्वा वामं वपुरपरितृप्तेन मनसा शरीरार्धे शंभोरपरमपि शङ्के हृतमभूत्। तथा हि त्वद्रूपं सकलमरुणाभं त्रिनयनं कुचाभ्यामानम्रं कुटिलशशिच्डालमुकुटम् ॥ २३॥

त्वयेति । वामाङ्गरूपया त्वया अपरितुष्टेन मनसा दक्षिणाङ्गमिष शंभोर-पहृतमिति शङ्के तर्कये । तथाहि, तत्र हेतुमाह — पूर्वमर्धमरुणं संप्रति सर्वमरुणम् । पूर्व द्विनेत्रं केवलं मुकुटालंकारम्; अधुना त्रिनयनं कुचाभ्यामानम्रं शशिकलालं-कृतशरीरम्; एभिहेंतुभिः शंभोः शरीरं हृतमित्यपहुतिरलंकारो व्यङ्गचः । एतावता त्वमेव शिवस्वरूपिणी शिवोऽपि त्वन्मय इति शक्तिशक्तिमतोरभेदः पूर्वोक्तः स्मारितः । त्वरसायुज्यमेव शिवसायुज्यमिति ध्वनिः ॥ २३ ॥

ननु ब्रह्मादयो देवाः सायुज्यदाने समर्थाः किं न सन्ति ; तत्सकाशादेव सायुज्यं भविष्यति, मत्सायुज्ये कोऽयं निर्वन्ध इत्यत आह—

जगत्स्त्ते घाता हरिरवति रुद्रः क्षपयते तिरस्कुर्वेश्वेतत्स्वमपि वपुरीशस्तिरयति ।

# सदापूर्वः सर्वं तदिदमनुगृह्णाति च शिव-स्तवाज्ञामालम्ब्य क्षणचलितयोर्भूलतिकयोः॥ २४॥

जगत्सृत इति । ब्रग्ना जगत्सृत्रति, विष्णुस्तवति, रुद्रः संहरति, ब्रह्मादि-दैवतैः सह ईश्वरो जगत्तिरोधते । अयमर्थः— रुद्रेण कार्यस्त्पं जगत्संहृतं कारण-रूपेण तिष्ठति ; यथा घटनाशे कपालरूपेण कार्यम्, पटनाशे तन्तुरूपेण, कुण्डल-नाशे सुवर्णरूपेण । तथा वर्तमानं स्वात्मना सह तिरयति आच्छादयति । सदापूर्वः शिवः सर्वमनुगृह्वाति ; स्वात्मनि बीजभावेन स्थापयति, पुनः सृष्टेरनुमहाय । तदुक्तं शांभवदीपिकायाम्—

> " सृष्टिस्थित्युपसंहारतिरोधानुब्रहात्मकम् । कृत्यं पञ्चविधं यस्भातं नुमः शाश्वतं शिवम् ॥ "

इति । एतत्पञ्चविधं ब्रह्मादयो ये कुर्वन्ति, ते च क्षणचित्रयोर्भूलितिकयोराज्ञमव-लग्न्य, ईषद्भूविलासेन स्वस्वकृत्यं कुर्वन्ति । एतावता तव भ्रूविलासमिहमा एतादशः, तव महिमानं को वा वक्तुं समर्थ इति भावः । पूर्व 'तवापाङ्गालोके पतितम्' इत्यादिना अपाङ्गमिहमा वर्णितः । अनेन पर्येन भ्रूविलासमिहमा वर्णितः । अतस्तवाज्ञावर्तिनां सायुज्ये प्रयोजनं नास्ति । तवैव सायुज्यं प्रमपुरुषार्थ इत्यमिप्रायः ॥ २४ ॥

इदानीं चरणार्चनमहिमानमाह---

श्रयाणां देवानां त्रिगुणजनितानामिप शिवे भवेत् पूजा पूजा तव चरणयोर्या विरचिता। तथा हि त्वत्पादोद्वहनमणिपीठस्य निकटे स्थिता ह्येते शश्वनमुकुलितकरोत्तंसमुकुटाः॥ २५॥

त्वयाणामिति । तव चरणोयोर्या विरचिता पूजा त्रयाणां देवानां भवति । यतस्वस्पादोद्वहनमणिपीठस्य समीपे द्येते शश्वन्मुकुल्तिकरोत्तंसमुकुटाः सन्ति । अत- स्तेषां पूजा न पृथकार्या । एतावता शिवपूजाविष्णुपूजयोः सकाशात्तव पूजा विशिष्टकरेति भावः । तदुक्तं देवीपुराणे —

> " विष्णुपूजासहस्राणि शिवपूजाशतानि च । अभ्विकाचरणार्चायाः कळां नाईन्ति षोडशीम् ॥"

इति ॥ २५॥

चरणसपर्यामहिमानमभिघाय तत्त्रभावमहिमानमाह---

विरिश्चिः पश्चत्वं व्रजित हिरिरामोति विरितं विनाशं कीनाशो भजित धनदो याति निधनम् । वितन्द्रा माहेन्द्री वितितिरिप संमीलित दिशां महासंहारेऽस्मिन् विलसित सित त्वत्पितरसौ ॥ २६॥

विरिश्चिरित । विरिश्चः मृतिं याति ; विष्णुर्विरामं प्राम्नोति ; यमो नाशमेति ; कुबेरो निधनमपि गच्छति ; माहेन्द्री दिशां वितितः तन्द्रारहिता जागरूकापि मीछिति दीर्घनिद्रां याति ; स्वत्पतिः शिवः महाप्रलये विलसित । हे सित ! सदा-मङ्गलरूपे, तवामङ्गलं कालत्रयेऽपि यतो नास्ति ; अत एव तस्य ब्रह्मादेरिव विरामो नास्ति । सर्वबलसंहारकमाह—महामायायास्त्वेव तामस्याः शक्तः साक्षिण्या चिच्छक्तिरूपया नित्यनिरितशयानन्द्धनया अविनाभूतः स्वयंप्रकाशः समुज्जृम्भत इति यो महिमा शिवस्य स चिच्छक्तिरूपाया नित्यनिरितशयायास्त्वेव प्रभाव इति सावः ॥ २६॥

प्रभावमहिमानमभिधाय सर्वनिवासभूतायाः सचकायाः परदेवतायाः स्वात्मत्वेन भावनाफिलतमर्थे प्रार्थनारूपमभिसंधत्ते—

जपो जल्पः शिल्पं सकलमपि मुद्राविरचनं गतिः प्रादक्षिण्यं भ्रमणमदनाद्याहुतिविधिः।

# प्रणामः संवेशः सुखमिष्वलमात्मार्पणदृशा सपर्यापर्यायस्तव भवतु यन्मे विलसितम् ॥ २७ ॥

जप इति । सर्वोऽपि जल्पो वाग्व्यवहारः मातृकास्वरूपः; मातृका च त्वन्मयी । अतः शब्दरूपं सकलं जपत्वेन पर्यवस्यतु । शिल्पं सकलं हस्तव्यापार-रूपं मुद्रात्वेन तव संतोषकरं भवतु; मुद्राणां हस्तचेष्टारूपत्वात् । गतिः प्रादक्षिण्य-क्रमणं भवतु; प्रादक्षिण्यकमणस्य चरणव्यापाररूपत्वात् । अदनादि भक्षणादि भक्षचोष्यपेयलेखानीत्यादि आदिशब्दाद्मद्यते । अदनादिकमे आहुतिविधिभेवतु । प्रणामः संवेशः, शयनं प्रणामो भवतु; प्रणामस्यापि दण्डवत्प्रणिपातरूपत्वात् । निद्रादिसुखमखिलमात्मार्पणदृशा स्वात्मनि परदेवतायाः अभेदेनारोपणबुद्धचा यन्मे विलसितं तत्सर्वे सपर्यापर्यायो भवतु । सपर्यावत्तव संतोषकृद्भवतु । अयं स्रोकार्थः।

भावनाप्रकारस्तु—श्रीगुरुः सर्वकारणरूपा शक्तः। तेन नवरन्ध्ररूपो देहः। नवशक्तिरूपं श्रीचकम्। वाराही पितृरूपा कुरुकुछा बलिदेवता माता। पुरुवार्थाः सागराः। देहो नवरलद्वीपः त्वगादिसप्तधातुरोमसंयुक्तः। संकल्पाः कल्पतरवः। तेजः कल्पकोद्यानम्। रसनया भाव्यमाना मधुराम्लितिक्तकदुक्तवाय-लवणरसाः पड्तवः। ज्ञानमध्येम्; ज्ञेयं हविः; ज्ञाता होता; ज्ञातृज्ञानज्ञेयानामभेद-भावनं श्रीचक्रपूजनम्। नियतिसहिताः शृङ्कारादयो नव रसा अणिमादिसिद्धयः। कामकोधलोभमोहमदमत्सराः पुण्यपापमया ब्राह्मचाद्यष्टशक्तयः। आधारनवकं मुद्राशक्तयः। पञ्च भूतानि ज्ञानेन्द्रियकमेन्द्रियाणि दश, मन इति कामाकविण्यादयः वोडश देवताः। वचनादानगमनविसर्गानन्दहानोपादानोपेक्षाबुद्धयः अनङ्गकुसुमादयः शक्तयोऽष्टे। अलम्बुसा कुहूर्विश्वोदरी वारणा हस्तिजिह्ना यशोवती गान्धारी पूषा शिक्तवी पयस्विनी सरस्वती इडा पिङ्गला सुष्ठमा चेति चतुर्दशनाख्यः सर्वसंक्षो-भिण्यादिचतुर्दशशक्तयः। प्राणापानव्यानोदानसमाननागकृकदेवदत्त्ववन्त्रम् इति दश वायवः सर्वसिद्धिपदादिवाह्यदशारदेवताः। एतद्वायुदशकसंसर्गोपाधिमेदेन रेचकः पाचकः शोषको दाहकः स्रावक इति प्राणमुख्यत्वेन पञ्चधा जाठराग्निर्भवति। क्षारक उद्वारकः क्षोभको जृम्भको मोहक इति नागप्रधान्येन पञ्चविषः; स

मनुष्याणां देहगः भक्ष्यभोज्यचोष्यलेह्यात्मकं चतुर्विधमन्नं पाचयति । तदुक्तं भगवद्गीतासु—

" अहं वैश्वानरो भ्रवा प्राणिनां देहमाश्रितः । प्राणापानसमायुक्तः पचाम्यन्नं चतुर्विधम् ॥ "

इति । एवं दशामयः सर्वज्ञादिदशदेवताः अन्तर्दशारगाः । शीतोष्णसुखदुःखेच्छासत्त्वरज्ञस्तमोगुणा विशन्याद्यष्टशक्तयोऽष्टकोणस्थाः । पञ्चतन्मात्राः पञ्च पुष्पवाणाः ।
मन इश्लुधनुः । रागः पाशः । द्वेषोऽङ्कशः । अव्यक्तमहंकारो महत्त्त्वमिति कामेश्वरी
वज्जेश्वरी भगमालिनीति अन्तिश्चिकोणगा देवताः । शुद्धा निरुपाधिका संविदेव
कामेश्वरः । सदानन्दघनः पूर्णः स्वात्मैव परदेवता लिलता । लौहित्यकरणमेतस्य सर्वस्य
विमर्शः । अनन्यचित्तत्वेन च सिद्धिः । भावनायामप्रमत्तता उपचारः । अहं त्वं
अस्ति नास्ति कर्तव्यमकर्तव्यमुदासितव्यमिति विकल्पानामात्मिनि विलापनं होमः ।
भावनाविषयाणामभेदभावनं तर्पणम् । पञ्चदशतिथिरूपेण कालस्य परिणामावलोकनं
पञ्चदश नित्या इति मुहूर्तत्रयं वा मुहूर्तमात्रं वा घटिकामात्रं वा भावनापरो
जीवनमुक्तः । तस्य देवता सर्वदा अभिमुखी तिष्ठति । चिन्तितकार्याण्ययत्नेन
सिध्यन्ति । एतादृशस्योपासकस्य, 'जपो जल्पः' इत्यादिकं सर्वं तथैव भवति;
न संदेहः । स एव शिवयोगीति निगद्यते इति कादिमतोक्ता स्वात्मभावनानेन
स्रोकेन प्रतिपादिता ॥ २० ॥

इत्थंभावमभिधाय एतस्या एव भावनाया हेतुभूतं भक्तिविशेषं प्रार्थयति--

ददाने दीनेभ्यः श्रियमनिशमाशानुसदृशी-ममन्दं सौन्दर्यप्रकरमकरन्दं विकिरति । तवास्मिन् मन्दारस्तवकसुभगे यातु चरणे निमज्जन् मज्जीवः करणचरणे षट्चरणताम् ॥ २८ ॥

द्दाने इति । हे देवि ! दीनेभ्यः आशानुसद्दर्शी श्रियम् अनिशं ददाने पुनः अमन्दं यथा भवति तथा सौन्दर्यसमूहरसान् विकिरति सति अस्मिन् तव चरणे

करपनृक्षकुसुमस्तवकमनोहरे मम जीवात्मा करणचरणैः मनसा सह षडिन्द्रियचरणैः षट्चरणतां यातु । किं कुर्वन् ! नितरां मज्जन् तव चरणमन्दारगुच्छभक्तिरससहिता-नन्दमेदुरः सन् विषयान्तरच्यापाररहितभवत्पाद्युगरुध्यानवशंवदो भवतु । तेन पूर्गेकभावनाफ उद्घो 'जपो जल्पः ' इत्यादिसिद्धिभविष्यतीति भावः ॥ २८॥

भक्तिविशेषित्यमभिधाय परदेवताथाः कर्णभूषणमहिमाख्यापनेनानश्वरं सौमाग्यं चोतयति—

सुधामप्यास्वाच प्रतिभयजरामृत्युहरणीं विषचन्ते विश्वे विधिशतमखाचा दिविषदः। करालं यत् क्ष्वेडं कवलितवतः कालकलना न शंभोस्तन्मूलं जननि तव ताटङ्कमहिमा॥ २९॥

सुपामिति । भयंकरजरामृत्युविनाशिनीं सुधामप्यास्वाद्य विषद्यन्ते विश्वे सर्वे विधिशतम् साद्या देवताः । करालं गरलं भिक्षतवतः शंभोः न कालकलनाः मृत्युव्याप्तिनांस्तीति यावत् । तस्य मूलम्, हे जनिन, तव ताटङ्कमहिमा । देवतासु ब्रह्मादिषु मृत्युहरणकारणमस्ति, कार्यं नास्ति जरामृत्युराहित्यरूपम् । शिवे मृत्युभयं नास्ति, मृत्युकारणं विषभक्षणमस्तीति विशेषोक्तिविभावनालंकारौ व्यक्तौ । सुधा-मप्यास्वाद्य ज्ञियन्ते, गरलमप्यास्वाद्य न श्चियत इति शंभुरिति विरोधाभासः । साक्षाचवैत्र ताटङ्कमहिन्ना विषं कवलितममृतमभूत्; स्वयं च मृत्युंजयो जातः । किं ताटङ्कयुगलं गरुडोद्वारमणिविशेषघटितम्, आहोस्विद् विषहरम्, यत्र द्वयं नेति वितकों व्यङ्गचः। अन्यासां देवस्त्रीणां सोभाग्यं नश्वरम् , तव सौभाग्यमनश्वरं, प्रलयेऽपि न नश्यतीति स्वया सह शिवस्याविनाभावः सार्वादिक इति पर्यवसितोऽर्थः ॥ २९॥

ताटङ्कमहिमानमुक्त्वा परदेवतायाः प्रभावमहिमानमाह---

किरीटं वैरिश्रचं परिहर पुरः कैटमभिदः कठोरे कोटीरे स्वलसि जिह जम्भारिमुकुटम् । प्रणक्रेष्वेतेषु प्रसममुपयातस्य भवनं भवस्याभ्युत्थाने तव परिजनोक्तिर्विजयते ॥ ३०॥ किरीटिमिति । पश्य मातः, अमे ब्रह्मा प्रणतोऽस्ति; भ्विष्ठमेतस्य मुदुटं परिहर त्यज । कठोरतरमुकुटाघाते तव चरणौ सुकुमारतरौ यतो न सहेते । कैटमिनदः कठोरे कोर्टारे स्खलसि संभ्रमवशात्; न च भ्रान्ता सतीत्यर्थः । अतस्तदिप परिहरेति भावः । जिह जम्भारिमुकुटम; अत एव त्यज इति । प्रणतेषु देवेषु सत्सु प्रसमं हठात् 'जगन्माता संपति देवगणैः सेव्यमाना वर्तते, नायमवसरस्तव' इति वदतो दौवारिकानधिक्षिप्य अभिमुखमागतस्य हरास्यभ्युत्थाने तव परिजनोक्तिविजयते सर्वोत्कविण वर्तते ॥ ३०॥

सौभाग्यमहिमानमभिघायात्रे परदेवताया मन्त्रं कादिमतस्वतन्त्रानुसारेणोद्धर्तुं स्वतन्त्रमहिमानमाह—

चतुष्षष्टचा तन्त्रैः सकलमभिसंघाय सुवनं स्थितस्तत्तित्सिद्धिमसभपरतन्त्रः पशुपतिः। पुनस्त्वन्निर्बन्धादिखलपुरुषार्थैकघटना-स्वतन्त्रं ते तन्त्रं क्षितितलमवातीतरदिदम्॥ ३१॥

चतुःषष्टचेति । चतुःषष्टितन्तैः सकलं त्रिभुवनमिसंधाय समस्तलोकं वशीकृत्य; कीद्दशैः ? तत्तरिसद्धिप्रसभपरतन्त्रैः; तासु तासु सिद्धिपु हठात्परतन्त्राणि;
किचिद्धमः, कचिद्धः, कचित्कामः, कचिन्मोझ इत्येकैकपुरुषार्धपदोपासनानिद्र्शकः
तैः; तेषु सकलपुरुषार्धसिद्धिनांस्तीत्यर्थः । पुनस्तव निर्वन्धादिखलपुरुषार्धेकघटनास्वतन्तं ते तन्तं क्षितितलमवातीतरत् अवतारितवान् । "णिश्रिद्धसुभ्यः कर्तरि
चक्" इति चिक् कृते, "चिक् " इति द्वित्ये च कृते, "सन्वल्लघुनि चक्परेऽनग्लोपे" इति सन्वद्भावे कृते, "सन्यतः" इतित्वे कृते, "दीर्घो लघोः"
इति दीर्घत्वे च कृते, "इतश्च" इति तिप इकारलोपे चातीतरदिति लुक् रूपम् ।
स्वया यानि तन्त्राणि चतुःषष्टिसंख्याकानि कृतानि, तानि सकलपुरुषार्थसाधनपकाशानि न भवन्ति; तन्त्रमेकं तथा अवतारय; यथा सकलपुरुषार्थसाधनं भवतीति
देव्या निर्वन्धे कृते स्वतन्तं तन्तं कादिमताख्यमवतारयामास पशुपतिः । अन्यानि

यानि तन्त्राणि अन्योन्यं सापेक्षाणि । इदं तन्त्रमन्यानपेक्षम् । एतावता अनादि-सिद्धमेवैतत्तन्त्रं मन्तव्यमिति ॥ ३१ ॥

स्वतन्त्रस्य चतुषष्टितन्त्रान्तरापेक्षया विशिष्टस्वं प्रतिपाद्य तदनुसारिणी लोपामुद्राविद्यां पञ्चदशाक्षरी दौर्वाससी च त्रयोदशाक्षरी चैकहेलयोद्धरति—

शिवः शक्तिः कामः क्षितिरथ रविः शीतिकरणः
स्मरो हंसः शकस्तदनु च परामारहरयः।
अमी हृक्षेखाभिस्तिसृभिरवसानेषु घटिता
भजन्ते वर्णास्ते तव जननि नामावयवताम्॥ ३२॥

शिव इति । शिवो हः, शक्तिः सः, कामः कः, क्षितिर्लः; अथेत्यानन्तर्या-भिधानाच्छिवादिवर्णचतुष्टयेऽवसानं सूचितम् । रिवर्हः, शीतिकरणः सः, स्मरः कः, हसो हः, शको लः; तदनु तत्पश्चात्, तदनन्तरमिति यावत् । तल्लाप्यानन्तर्याभिधा-नादवसानं सूचितम् । चकाराद्धृक्षेखाभिः सहाविश्लेषः सूचितः । परा सः, मारः कः, हरिर्लः, अमी हृक्षेखाभिः भुवनेश्वरीबीजैः; सर्वेषां प्राणिनां हृदि लेखेव जागिति प्राणशक्ति रूपा; मन्त्राणां जीवरूपा जागिति ; तस्माद्धृक्षेषेत्युच्यते । तथा च स्वच्छन्दसंग्रहे—

> "शिवाविनाभूतशक्तिः स्वतन्त्रा निरुपष्ठवा । समस्तं व्याप्य भुवनमीष्टे तेनेश्वरी मता ॥ व्याप्टतं तेन सकलमनया चिद्विलासया । यस्मादिखलजीवानां मन्त्राणामिष सर्वशः ॥ दृदि लेखेव जागितं प्राणशक्तिरियं परा । दृक्लेखा कथ्यते तस्मान्मायैवाचिन्त्यवैभवा ॥ अनया रहिताः सर्वे निर्जीवा मन्त्रराशयः । अतस्तु सर्वेमन्त्राणामियमुद्गोधिनी मता ॥"

इति । प्रपञ्चसारे भुवनेश्वरीस्तोत्रेऽपि— " प्रसीद प्रपञ्चस्वरूपे प्रधाने प्रकृत्यात्मिके प्राणिनां प्राणसंज्ञे " इति । तिस्रभिरवसानेषु ; शिवादिवर्णचतुष्टयरव्यादिवर्णपञ्चकपरा-

दिवर्णत्रयविरामेषु घटिता मीलिता वर्णाः तव, जनिन, अवयवतां भजन्ते नाम; अतिशयेनेति यावत् । मन्त्ररूपिण्यास्तवैते वर्णा अवयवा इत्यर्थः । अथ वा, मन्त्रस्वरूपस्य तेत्र नाम्न एतेऽवयवाः नाम्नोऽवयवभूता वर्णा इत्यर्थः । एतावता मन्त्रो वाचकः, अचिन्त्यवैभवा त्वं वाच्येति संपन्नोऽर्थः । तथा च कादिमते—

"सर्वे मन्त्राः समुद्दिष्टाः परतत्त्वार्थवाचकाः । तस्मारसर्वत्र मन्त्रेस्तु शक्तिस्त्वं प्रतिपाद्यसे ॥ "

### इति । ज्ञानार्णवे---

"वाच्यवाचकरूपेण सर्वे मन्त्रा व्यवस्थिताः। यद्देवताया यो मन्त्रस्तस्या मन्त्रः स वाचकः॥"

इति । अवयवतां भजन्ते । हींकारस्यावयविन एते वर्णा अवयवाः । हींकारस्यैव प्रपञ्चः सर्वोऽपि मन्त्र इति भावः । तदुक्तं भगवता श्रीग्रंकराचार्येणैव क्रमस्तुतौ—

> '' ह्वींकारमेव तव नाम गृणन्ति वेदा मातस्त्रिकोणनिलये त्रिपुरे त्रियोने ''

इति । अथानन्तरम्; अथ शंभुना त्रयोदशाक्षरी तुरीया विद्या अधुनोद्धियते — शिवो हः, शक्तिः सः, कामः कः, क्षितिर्लः; अथानन्तरमन्तरं विना । रविर्दः, शीतिकरणः सः, स्मरः कः, हंसो हः, शको लः; तदनु तदनन्तरम् । चकारः सर्वेषां वर्णानां समुचयद्योतकः । परा सः, मारः कः, हरिर्लः; हृष्ठेखा अमी वर्णास्त्रयोदशसंख्याकाः, नामावयवतां भजन्ते । आभिस्तिस्धिर्भर्दृष्ठेखाभिरिरयर्थः । अवसानेषु पूर्वोक्तप्रकारेण घटितास्तव नामावयवतां भजन्ते । एष हृष्ठेखविद्याकमो गुरुपरंपरागतः सर्वारमना गोपनीयः । तथा च कादिमते स्वतन्त्रतन्त्रे—

" हृत्पाणेनाहं सदाहा विह्निवैर्लितेरिता । हसाद्ययाद्याद्यः स्यादादिमध्यस्तहंसया ॥ तृतीयापकृतिः सैव तुर्या तैरन्त्यमायया ॥ " लोपामुद्राविद्यामुद्धस्य कामराजविद्यामुद्धस्ति--

स्मरं योनि लक्ष्मीं त्रितयमिदमाचे तब मनो-निधायैके नित्ये निरवधिमहाभोगरसिकाः। जपन्ति त्वां चिन्तामणिगुणनिबद्धाक्षवलयाः दिशवाग्रौ जुह्दन्तः सुरभिचृतधाराहुतिदातैः॥ ३३॥

स्मर्गिति । स्मरः कः, योनिः एकारः, लक्ष्मीः ईकारः, इदं त्रितयं तव मनोराचे प्रथमकूटाक्षरत्रये निधाय आदेशीकृत्य, एके निरविधमहाभोगरिसकाः; दुःखासंभित्रसांसारिकपुत्रमित्रकलत्रधनश्रीरित्यादिसंपत्संतितमिवरतं समनुभूय पश्चा-स्वर्गभोगानुर्वश्यादिदेवाङ्गनाभिः सह नानाविलासपुरःसरमनवरतमनुवर्तमानानिच्छन्तो जपन्ति । मन्त्ररूपिणीं त्वां चिन्तामणिगुणनिबद्धाक्षवल्याः क्षकारं मेरुं कृत्वा अनुलोमप्रतिलोमतया वल्याकारेण आम्यमाणा अकारादिक्षकारपर्यन्ताक्षमालाः, शिवाग्नौ; शिवग्नक्तिरूपवागीश्वरवागीश्वरीसंमेलनजातवह्नौ, सुरिमष्ट्रतधाराहुतिशतैः; गोष्ट्रतधाराहुतिशतेः मातृकाक्षरमालया मन्त्रमर्यो त्वां ध्यायन्तो ये जपन्ति; तथा अनवरतं घृताहुतिशतं जुह्वति; तेषां सांसारिका भोगा ऐहिकामुप्मिका अनवरत-मुज्जूम्भन्त इति भावः। हे नित्ये, तव मनोराद्ये रूपे लितयं वर्णत्रयम्, स्मरं योनि लक्ष्मी क्रमेण निधाय विधायेत्यर्थः। अन्ययानामनेकार्थत्वादुपसर्गो विधानद्योतकः। हकारादिवर्णत्रयं स्मरादिवर्णत्रयं कृत्वेत्यर्थः। एवं वा थोजना कार्या। अन्यत्सर्वे पूर्ववदेव योजनीयम्। इति प्रकटार्थः।

परमार्थस्तु — निरविधमहाभोगरिसकाः; अखण्डानन्दसंविदुल्लासरुक्षणात्मानु-भवपरमपुरुषार्थरिसकाः, भजन्ति त्वां मनसा मन्त्ररूपां भावयन्ति । किं कृत्वाः! चिन्तामणिगुणनिवद्धाक्षवरुषाः; भावार्थसंप्रदायार्थनिगर्भार्थकौरिकार्थरहरूयार्थपरमरह्र-स्यार्थरूपा येऽर्थास्तेषां चिन्ता पर्यालोचनम्, मणिरिव मणिः प्रकाशमानम्, तस्य गुणः पर्यालोचनजन्यपरमरहस्यार्थरूपा या विषयासंसक्तिः महाप्रकाशशिवाविनाभावेन भावना, तया निवद्धाक्षवरुषाः निगृहीतचक्षुरादिवाह्येन्द्रयव्यापाराः, शिवाग्नौ; शिवो-ऽहमिति पूर्णाहन्तामहाप्रकाशे, सुरभिष्टतधाराहुतिश्वतैः; सुरभिः विषयासङ्गवासना तद्भुषा घृतघारा स्नेहपरंपरा तां जुह्वन्तः प्रलयं प्रापयन्तः भावार्थादिपञ्चार्थपरामशेंन प्रकाशमानेन शिवाविनाभूतचिच्छक्तेर्भावनयानिरुद्धवःह्यन्द्रियव्यापाराः, शिवोऽहमिति पूर्णाहन्तातेजसि अनात्मभूताहन्ताविजृम्भितविषयासङ्गवासनामनेहपरंपरां टहन्तः त्वां भजन्ति । विभूतिनिर्विकरुपसमाधियोगा धन्याः त्वद्धक्तियोगेन परमानन्दिनभरं स्वभावसंवेदनमनुभूय प्रभवन्तीति भावः । तदुक्तं शिवभावितपरास्तोत्रे—

" अहमि प्रलयं कुर्वित्रिदमः प्रतियोगिनः । पराक्रमपरो भुङ्के स्वभावमशिवापहम् ॥"

इति । अत्र जुह्नन्त इति "नाभ्यस्ताच्छतुः" इति नुमो निषेघाच्छान्दसं पदम् । भगवतः शंकरावतारस्य श्रीशंकराचार्यस्य वचनं छान्दसमेव । केचन जुह्वाना इति पाठं करूपयन्ति । तदिष छान्दसमेव । "जुह्वानः सुप्रतीकः" इत्यादौ छन्दस्येवात्मनेपद-प्रयोगो दश्यते, न तु लोके कचित् । अथ वा जुहः सुम्बिशेषः; तदन्तः सुरभिष्टत-धाराहुतिश्चतैः, जुहूमध्यगतगोष्टृतधाराहुतिश्चतैः शिवाभौ महाभोगरसिकाः महाभोगः पूर्णाहुतिः तद्रसिकास्वां जपन्ति, जपहोमादिभिस्त्वामुपासते धन्या इति भावः । इति प्रकटार्थे योजनीयम् ।

परमार्थविषयेऽर्थान्तरं च— चिन्तामणिः चिन्तानां मणिः, चिन्तानां प्रसारकं मन इत्थर्थः । तद्वृणो गुणः, तिस्मिन्नबद्धाक्षवल्याः मनसा चिन्त्यमाना अकारादिक्ष-कारान्ताः अक्षमाला इत्यर्थः । शिवामौ शिवोऽहमिति पूर्णाहन्तामये संविदमौ जुह्दन्तः सुरभिष्टृतधाराहुतिशतैः, जुहूरुन्मनी तदन्तः सुरभिः सुवासना धर्माधर्मौ तद्वृणा घृतधाराः स्नेहधाराः तासामाहुतिशतैः महाभोगरसिकाः पूर्णाहुतिपरायणास्त्वां भजन्ति । मनसा भाव्यमानवर्णमालया मुलादिन्नसरमान्तं कुण्डलिनीरूपं विचिन्त्य स्थिरासने उन्मनीमार्गेण सुवासनाधर्माधर्मानुबन्धस्नेहपरंपरां सोऽहमिति विचिन्त्य-मानशिवामौ पूर्णाहुतिं वुर्वाणा अन्तर्यागपरायणाः त्वां भजन्ति । एवंविधान्तर्यागेन परमां सिद्धिं लभन्त इति ताल्पर्यार्थः । तथा चान्तर्यागमन्त्राः—

'' प्रकाशाकाशहस्ताभ्यामवलम्व्योन्मनीस्नुचा । धर्माधर्मकलास्नेहपूर्णी वह्नौ जुहोम्यहम् ॥ '' इति । एवं विद्याद्वयोद्धारेण पूर्वोक्ता वैष्णविद्या स्पष्टीकृता निन्दिकेश्वरविद्या च । कामराजविद्योद्धारे श्रुतिः अथवंवेदस्रीभाग्यकाण्डे—

> "कामो योनिः कमला वज्रपाणिर्गुहा हसा विश्वमाताभ्रमिन्दः। पुनर्गुहा सकला माययैषा पुरूच्येषा विश्वमातादिविद्या॥"

इति । ऋग्वेदेऽपि---"इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते" इति । अस्यार्थः---इन्द्रः इच्छामात्रोपनीतसकलसंपद्वष्टा स परमैश्वर्यानुभावकेन्द्ररूपोपाधिः परमश्चिवः लकारः, मायाभिः इल्लेखाभिः बहुरूपमीयते जायते। तथा हि — इल्लेखायाः पश्चघा, षोढा, चतुर्घा इति साङ्गाः त्रिविधा भवन्ति । तत्र हकारः, रेफः, ईकारः, बिन्द्स्तत्समष्टिरिति पश्चधाभागेन वाग्भवोत्पत्तिः। हकारः, रेफः, बिन्दुत्रयं, तत्समष्टिरिति षोढाभागेन कामराजोत्पत्तिः । हकारः, रेफः, ईकारः, बिन्द्रिति चतुर्धाभागेन शक्तिकूटोत्पत्तिः। हकारेण प्रकाशरूपेण ककारस्य कामराजस्योत्पत्तिः । रेफेण शक्तिरूपेण एकारस्य शक्तिरूपस्योत्पत्तिः । ईकारेण परमप्रकाशाविनाभूतचिच्छक्तिरूपेण ईकारस्य चिच्छक्तिरूपस्योत्पत्तिः । बिन्दुना नादरूपेण परमैश्वर्यसभुज्जृम्भितस्य लकारस्य इन्द्रस्योदयः। एतेषां समष्ट्या समस्तस्योत्पत्तिः । हकारेण हकारस्योत्पत्तिः । रेफेण शक्तिरूपेण शक्तिरूपस्य सकारस्योत्पत्तिः । सूर्यरूपेण बिन्दुना प्रकाशात्मकककारस्योत्पत्तिः । विद्वरूपबिन्दुना रुद्ररूपेण हकारस्योत्पत्तिः। "रुद्रो वा एष यद्भिः" इति श्रुते:। चन्द्ररूपेण बिन्दुना शिवरूपेण लकारस्य शिवरूपस्योत्पत्तिः । तथा च "अष्टमी मूर्तिश्चन्द्रमाः शंकरस्य '' इति पुराणवावया छकारस्य शिवरूपत्वम्, श्रीकण्ठादिमध्ये पठितत्वात् । तथा च शारदातिलके— "श्वेतो भृग्वीशलकुलिः शिवः संवर्तकस्तथा।" इति। एतेषां समष्ट्या समस्तकामराजीत्पत्तिः। हकारेण कलारूपेण कलानिधिरूपस्य सकारस्योत्पत्तिः । तथा च संकेतपद्धतौ-

> " अकारः सर्वेवर्णाम्यः प्रकाशः परमः शिवः । हकारोऽन्त्यकलारूपो वर्णाहन्ताप्रकाशकः ॥"

इति । रेफेण विद्वना रजोगुणप्रधानस्य ब्रह्मणः ककारस्योत्पत्तिः । ईकारेण श्रीरूपेण

सकलाधारस्वरूपस्य लकारस्योत्पत्तिः । एतेषां समष्टचा सकलशक्तिकूटोत्पत्तिरिति । किं बहुना, शिवशक्त्योः हकाररेफयोः श्रिया सकलं विलसितं विश्वमिति तात्पर्यार्थः । तदुक्तं कादिमते – –

" विद्यातृतीयखण्डेन सकलाथोंऽभिषीयते । तेनेदं विश्वलसितं हृहोखात्मकमीश्वरि ॥ शिवशाक्तिसमायोगादुदेतीदं विज्म्भते ॥"

इति । एतेन द्वींकारस्यैव सर्वोऽपि मन्त्रप्रश्च इति स्पष्टीकृतोऽर्थः ।

एतस्या विद्यायाः पश्चदशाक्षरीत्वं पश्चदशरूपेण न भवति ; किं तु जायते, वर्धते, विजृम्भते, परिणमते, नश्यतीति, दशापश्चकयुक्तस्य प्रपश्चस्य साक्षिणी, अक्षरी अक्षरसंवन्धिनी ; तेन पश्चदशाक्षरी । पश्च दशा यस्याः सकाशाद्विद्यन्ते, तेन पश्चदशा(चा)सौ अक्षरी चेति पश्चदशाक्षरी । तदुक्तं मानसोह्यासे—

" दशापञ्चकभेदेन प्रपञ्चस्य विलासिनः । साक्षिणी चाक्षरी यस्मात्तस्मात्पञ्चदशाक्षरी ॥ "

इति । इति लोपामुद्राकामराजिवद्ययोः संक्षेपेण महिमा निरूपितः । अन्यस्तर्वे भावार्थादिपञ्चार्थविवेचनं विद्यारण्यश्रीचरणविरचितश्रीविद्यार्थदीपिकायां योगि-नीहृदये च द्रष्टव्यम् ॥ ३३ ॥

एवं विद्याद्वयमुद्घृत्य पूर्वोक्तानां 'क्षितौ षट्पश्चाशत्' इत्यादिना षडन्वय-शांभवानामंशभूतनवात्मकमिथुनविद्यायास्तात्पर्योत्मकतत्प्रतिपाद्ययोः शिवशक्तयोरमेदं प्रस्तौति—

श्वारीरं त्वं शंभोः शशिमिहिरवक्षोरुहयुगं तवात्मानं मन्ये भगवित नवात्मानमन्धम् । अतः शेषः शेषीलयमुभयसाधारणतया स्थितः संबन्धो वां समरसपरानन्दपरयोः॥ ३४॥ नवात्मकविद्यायाः स्वरूपं प्रतिपाद्य षडन्वयशांभवानां मनःप्रभृतिभूस्यन्ता-नामम्बिकायाश्चैवयं प्रतिपादयति—-

# मनस्त्वं व्योम त्वं मरुदसि मरुत्सारथिरसि त्वमापस्त्वं भूमिस्त्विय परिणतायां न हि परम्। त्वमेव खात्मानं परिणमियतुं विश्ववपुषा चिदानन्दाकारं हरमहिषि भावेन विशृषे॥ ३५॥

मनस्त्वमिति । मनस्त्वं, व्योम त्वं, मरुदिस । मरुत्सारथिरसि, विद्वरिस । त्वमापः । त्वं भूमिः । त्वयि परिणतायां विराड्पेण वृद्धिं प्राप्तायाम् ; न हि परं त्वदतिरिक्तं वस्तु न किंचित्; सर्वे त्वद्रुपमेवेत्यर्थः । हे हरमिहिषि ! त्वमेव स्वात्मानं; चिदानन्दरूपं परिणमयितुं विराड्रपेण प्रकल्पयितुं भावेन लीलाविशेषेण विश्ववपुषा विश्वारूयजीवदपुषा बिभृषे पुष्णांस । विश्वारूयविराङ्शरीराभिमानिजीवरूपभावे-नेत्यर्थः । पञ्चीकृतपञ्चमहाभूतानि, तत्कार्ये सर्वे (प्रपञ्चो) विराडित्युच्यते । स्थूल-[शरीर]मेतदात्मनः । सर्वेन्द्रियैरर्थोपलव्धिर्जाप्रदवस्था । एतत्त्रयाभिमानी विश्वाख्यो जीवः । विश्वारूयजीवरूपेण विराहुशर्रारे विजम्भस इत्यर्थः । विश्ववपुषा इत्यपक्षे-पार्त्वेजसपाज्ञाविप गृहीतौ । विश्वादिवपुषा विश्ववपुषा इति मध्यमपदलोपी समासो वा । अपञ्चीकृतपञ्चमहाभूतानि तत्कार्ये सप्तदशकं भौतिकं हिरण्यगर्भ इत्युच्यते । सुक्ष्मशरीरमेतदात्मनः । स्वप्नावस्था जाम्रदवस्थाविषयानुभवजन्यसंस्कारः । एतत्त्र-याभिमानी जीवस्तैजस उच्यते । तैजसभावेन सुक्ष्मशरीरं विभूषे । बाह्यान्तरसकल-विषयव्यापारे निवृत्ते कारणरूपेण केवलबुद्धिमात्रावस्थानं सुषुप्तिः ; तत् कारणशरीर-मात्मनः । तत्राभिमानी प्राज्ञः । प्राज्ञजीवभावेन कारणशरीरं विभृषे इत्यर्थः संपन्नः । एतेन भगवत्याः प्रणवता प्रतिपादिता । तथा च नवरतनमालिकायामु--"मात्रकां प्रणवरूपिणीं मनसि भावयामि परदेवताम् ।" इति । स्कान्देऽपि---" ऑकाररूपिण्यजरा शिवानन्तामृतद्रवा " इति । रुद्रयामलेऽपि---

> " उमेति परमा शक्तिः पूर्वभावमुपेयुषी । अध्युष्टवलयाकारा प्रणवत्वमुपागता ॥"

इति । अथवा चिदानन्दरूपं विश्ववपुषा विश्वादिजीववपुषा परिणमयितुं स्वात्मानं विभृषे । अथ च हरमहिषिभावेन, शिवपत्नीभावेन विभृषे । संज्ञायां हस्वः, काल्दिासादिवत् । हरयुवतिभावेनेति कचित्पाठः । अहो तव चरितं को वेत्तुं समर्थः । तथा च सकलजननीस्तवे—

'' सुता दक्षस्यादौ किल सकलमातस्त्वमभूः सदोषं तं हित्वा तदनु गिरिराजस्य तनया । अनाद्यन्ता शंभोरपृथगपि शक्तिर्भगवती विवाहाज्जायासीत्यहह तव को वेत्ति चरितम् ॥ ''

इति ॥ ३५ ॥

इति मनः श्रभृतिभिः सह ऐक्यं भगवत्याः प्रतिपाद्य मानसादिषडन्वयशाः भवानां मुखभूतौ देवदेव्यौ पूजाचकसहितौ क्रमेण प्रस्तौति—

# तवाज्ञाचकस्थं तपनशशिकोटिद्यतिघरं परं शंभुं वन्दे परिमिलितपार्श्वे परिचता। यमाराध्यन् भक्त्या रविशशिज्ञीनामविषये निरालोके लोके निवसति हि भालोकभवने॥ ३६॥

तवेति। तव आज्ञाचकस्थम् ; भूमध्यद्विदलपद्मकणिकामध्यगतं सूर्यचन्द्रकोटि-कान्तं, परं शंभुं परशंभुनाथं, परिमिलितपार्श्वे परिचता ; चित्पराम्बयाविनाभूत-वामाक्रम् । यमाराध्यन् भक्त्या रिवशिश्युचीनामविषये सूर्यचन्द्रवह्वीनामगोचरे भालोकभवने । भालोकाः तेजोलोकाः ; अपिरिमिततेजःसमूहानां भवने ; सर्वतेजसां कालत्रयेऽपि विनाशस्थाने । तथा च श्रुतिः—"न यत्र सूर्यो न विभाति चन्द्रमा नामिर्नाप्यानि स(त)द्वासा सर्वमिदं भासते सर्वासां भासामेकमायतनं स मृत्योरिप मृत्युरमृतोऽक्षरोऽनन्तोऽजरो निरालम्बः परमात्मा" इति । निरालोके ; निर्गता आलोका यस्मात् । निरातक्क इति पाठः क्वचित् । कालत्रयेऽप्यविनाशिनि लोके भक्तिभावितपरमानन्दमेदुरमहाशयः निवसतितरां वसति, निरतिश्वयानन्दसंविदा- नन्दमहाकाशे विजृम्भते । ब्रह्मसाक्षात्कारमनुभूय वीतशोको भवतीति भावः । इति निष्कामानामुपासना । सकामानां तु यमाराध्यन् भक्त्या पुरुषः सूर्यचन्द्रवह्दीनाम-गोचरे निरालोके आलोकान्तरं तत्प्रकाशकं नास्तीत्यर्थः । स्वयंप्रकाशे भालोकभवने भासां वा रिक्षमिविशेषः चतुःषष्टिरिक्षमध्ये परिगणितः तस्यालोकभवने निवसति । इच्छामात्रोपनीतनानाभोगरसिकः सकलतेजोलोकोपिर वर्तमानो महाशयो विजृम्भत इति भावः । मध्ये परशंभुनाथः चित्पराम्बा इति देवदेव्यौ पूज्यौ, ध्येयौ वा । परितः चतुःषष्टिमानसरशमयः पूज्याः, ध्यया वा ।। ३६ ॥

कमपाप्तनाभसरिममुख्यदेवदेव्यौ प्रस्तुतौ (प्रस्तौति)---

विशुद्धौ ते शुद्धस्फिटिकविश्वदं व्योमजनकं शिवं सेवे देवीमपि शिवसमानव्यसनिनीम् । ययोः कान्त्या यान्त्या शशिकिरणसारूप्यसर्णि विधृतान्तर्ध्वान्ता विलसति चकोरीव जगती ॥ ३७ ॥

विशुद्धाविति । विशुद्धौ ते कण्ठस्य षोडशदलपद्ममध्ये सुनिर्मलस्फिटिकाच्छं व्योमजनकं गगनकारणं शिवं व्योमेश्वरं सेवे । देवीमिप ; अपिः समुच्चये । व्योमेश्वरीं गिरिशसायुज्यपदवीं शिवसायुज्यसर्गि चिदानन्दमहाप्रकाश्चपरंपरां शिवाविनाभूतामिमामेव पदवीम् , शिवसायुज्यस्येमां विना (शिवसायुज्यस्य) दुरूहत्वादिति भावः । तदुक्तं स्कान्दे—

'' त्वामाश्रिता महाभागे प्राप्नुवन्त्यचिरेण माम् । केवलं त्वामनादृत्य मां भजन्तो विचेतनाः । नार्हन्ति मम सायुज्यं ब्रह्मकल्पशतैरपि ॥''

इति । ययोः कान्त्या आयान्त्या हेतुना शशिकिरणसारूप्यसरणिः चिन्द्रकास-मानसरणिः सुषुम्नामार्गेण प्रविश्य सकलशरीरान्तरालमाष्ठावयन्ती, विधूतान्तर्ध्वान्ता; निर्धूतवाद्यविषयसङ्गतिमिरा जगती जङ्गमा चकोरीव विलसति । चकोरी यथा चिन्द्रकान्तरापतिता चिरसंतप्तान्तस्तापं विधूय विलसति तथेत्यर्थः । अथ वा मूला- धारस्य जगती भूः ययोः कान्त्या यान्त्या शशिकिरणसारूप्यसरणिः सती विधूतान्त-ध्वीन्ता विगतसुषुन्नारन्ध्रनिरोधकवातिपत्तादिदोषा चकोरी विलसति । अथ वा ययोः कान्त्या आयान्त्या शशिकिरणसारूप्यसरणिः सा सर्वा जगती भूमिः, विधू-तान्तिस्तिमिरा विगलितगिरिकन्दरादिगतितिमिरा चकोरीव विलसति । सकला भूमिः ययोः कान्तिपटलाच्छादिता क्षुद्रा चकोरीव शोभत इति भावः । एतादृशौ देवदेव्यो चके पूज्यौ, ध्येयौ वा व्योमेश्वरौ । नाभसर्यमयः पूर्वोक्तद्विसप्ततिसंख्याकाः परितः पूज्याः, ध्येया वा ॥ ३७ ॥

कमप्राप्तवायव्यरिममुख्यदेवदेव्यावाह---

समुन्मीलत् संवित् कमलमकरन्दैकरसिकं
भजे हंसद्ग्रन्द्वं किमिप महतां मानसचरम्।
यदालापादष्टादशगुणितविद्यापरिणतिर्यदादत्ते दोषाद् गुणमिखलमञ्चः पय इव ॥ ३८॥

समुन्मीलिदिति । समुन्मीलित् संवित् सैव कमलमकरन्दः ; अर्थात् हृदय-कमलगतानुभविवशेषपुष्परसास्वादनपरिमत्यर्थः । भजे हंसद्वन्द्वं हंसेश्वरहंसेश्वरीरूपं किमपि स्वानुभवैकसंवेद्यत्वादिदिमत्थिमिति निर्ववतुमश्चयम् । महतां मानसचरम् ; अपाकृतसांसारिकमुखस्प्रहाणां महाशयानां मानसचरम् । यदालापात् अष्टादशगुणित-विद्यापरिणितिः ; चत्वारो वेदाः, उपवेदाश्चत्वारः, षडङ्गानि पुराणन्यायमीमांसाधर्म-शास्त्राणि, एवमष्टादशानां विद्यानां परिणितिः । इयं योगशास्त्रे प्रक्रिया—सर्वेषां प्राणिनां हृदयकमलवर्ति हंसद्वयं शिवशक्तिस्पमस्ति । तदुक्तं तत्रैव योगानु-शासने—

> " अनुपममनुभूतिस्वात्मसंवेद्यमाद्यं विततसकलविद्यालापमन्योन्यमुख्यम् । सकलनिगमसारं सोऽहमोक्कारगम्यं हृदयकमलमध्ये हंसयुग्मं नमाभि ॥"

इति । तस्य हंसयुग्मस्य जाम्रत्त्वमसुषुप्तय स्तिस्नोऽवस्थाः । तत्र जाम्रदवस्थायां यदा सत्त्वगुणाधिक्यं तदालापो भवति, वेदशास्त्रादिरूपः । देहिनां यदा रजोगुणः प्रभवति, तदा प्राणिनामाहारादिन्यवहारः । यदा तमः प्रभवति, तदा क्रोधनिद्रा-भयहिंसादिन्यवहारः । यदादत्ते दोषात्मिद्धदानन्दस्त्पस्य ब्रह्मणः देशकालादि-परिच्छिन्नतास्त्रपाद्गुणमित्रलें मायाशबलिततया समुल्लसितदेशकालादिपरिच्छेददोष-परिहारेण शुद्धसंविन्मात्रं निरितशयानन्दस्त्रपं गुणमादत्ते; अद्भ्यः पय इव यथा जलस्त्रपं दोषं परित्यज्य सारभूतं क्षीरभागं हंसो यथादत्ते तथेति । एतेन हंसः सोऽहमिति हंसयुग्मं महावाक्यार्थबोधकं हंसेश्वरहंसेश्वरीरूपं भजे इति तात्पर्यार्थः । हंसेश्वरहंसेश्वरीं मध्ये पूज्यौ, ध्येयौ वा; चतुःपञ्चाशद्वायन्यरङ्मयः परितः पूज्याः, ध्येया वा ॥ ३८ ॥

कमप्राप्तौ तैजसरिममुख्यावाह---

तव स्वाधिष्ठाने हुतवहमधिष्ठाय निरतं तमीडे संवर्तं जननि महतीं तां च समयाम् । यदालोके लोकान् दहति महति कोधकलिले दयाद्रों या दृष्टिः शिशिरमुपचारं रचयति ॥ ३९॥

तयेति । तव स्वाधिष्ठाने ; नाभिस्थदशदलपद्ममध्ये ; हुतवहमधिष्ठाय निरतम ; विह्निल्पमाश्रित्य निरतं निरन्तरं प्रीतिमन्तम् , ईडे ; स्तुवे । संवर्तम् ; संवर्तेश्वरम् । हे जननि ! महतीं प्रकाशज्वालाविलासेन विश्वसंहारसमुरसुकसंवर्तेश्वराविनाभूतां, समयां ; समयाभिधानां च ईडे । यदालोके लोकान् दहति महति क्रोधकिल्ले ; रोषसमुद्धतें सित दृष्टिः नेत्रंकरी शरीराकारविस्फुलिक्कोद्धारि विह्वकरालं लोकान् दहति ; महति कल्पावसानसमुज्जृम्भिते शक्तिपरतन्त्रे यस्य संवर्तेश्वरस्य आलोक इति संबन्धः । संजिहीर्षाशक्तिवशंवदसंवर्तेश्वस्य महति क्रोधोन्मेषे तृतीयनयनोन्मेषेण संवर्तानलः सर्वान् लोकान् दहति । या पुनः दयार्दा दृष्टिः शिशिरमुपचारं रचयति ; सिस्यक्षाशक्तया स्वया संचिलतरजोगुणोद्घोषेन विश्वं देव्यो मध्ये पूज्यो, ध्येयो वा; द्विषष्टितैजसरश्मयः पूर्वोक्ताः परितः पूज्याः, ध्येया वा॥ ३९॥

द्विषष्टितैजसरक्मयः पूर्वमुक्ताः परितः, क्रमप्राप्ताप्यरिममुख्यदेवदेव्यावाह-

तिहित्वन्तं शक्त्या तिमिरपरिष्टृत्तिस्फुरणया
स्फुरन्नानारत्नाभरणपरिणद्धेन्द्रधनुषम् ।
तव इयामं मेघं कमपि मणिपूरैकशरणं
निषेवे वर्षन्तं हरमिहिरतप्तं त्रिभुवनम् ॥ ४० ॥

तिमिरस्य परितो वृत्तिम्, तिमिरं संवर्तः संवेष्ट्य वृत्तिरित्यर्थः । तद्वत् स्फुरणं यस्याः सा ; एतादृश्या शक्त्या तिहित्वन्तं स्फुरलानारलाभरणैः परिणद्धेन्द्रधनुषम् ; शिवशक्त्योः हीरकपुष्परागपद्मरागादिविविधाभरणैः व्यक्तीकृतेन्द्रचापिमत्यर्थः । तव मणिपूरैक-शरणम् ; षड्दलमणिपूरपद्मचक्रमध्यनिलयं श्यामं हरिमहिरतसं त्रिभुवनम् ; सूर्यरूप-रुद्रकृतसंतापिविधुरं जगत्त्रयं वर्षन्तं मेषं मेषेश्वरं सौदामिन्यम्बया शक्त्या सिहतं निषेवे । मेषेश्वरः सौदामिन्यम्बा च मध्ये पूज्यो, ध्येयो वा ; परितो द्विपश्चा-शदाप्यमरीचयः पूज्याः, ध्येया वा ॥ ४० ॥

क्रमप्राप्तौ पार्थिवरदिममुख्यौ देवदेव्यावाह-

तबाधारे मूछे सह समयया लाखपरया नवात्मानं वन्दे नवरसमहाताण्डवनटम् । उभाभ्यामेताभ्यामुदयविषिमुद्दिश्य दयया सनाथाभ्यां जज्ञे जनकजननीमज्ञगदिदम् ॥ ४१ ॥

तवेति । तव मूलाधारे ; चतुर्दलपद्ममध्ये, लास्यपरया ; लास्यरसिकया, शृङ्गाराधारं नृत्यं लास्यम् । समयया सह ; समयाख्यया शक्तया सह । नवात्मानं नवरसमहाताण्डवनटम् ;शृङ्गारादिनवरससमवहितनिरतिशयमहोत्साहताण्डवनटं वन्दे । उभाभ्यामेताभ्याम् ; लास्येश्वयंदिनटनवात्मकशिवाभ्याम् , उदयविधिमुद्दिश्य ; महा-संहारानन्तरं जगत उत्पत्तिमनुसंधाय, दयया ; नष्टस्य विश्वस्य कस्याणकारण-भूत्या सनाथाभ्यां ; स्वस्वामिकाभ्याम् , इदं जगत् ; जनकजननीमत् जज्ञे उत्पेदे । सिस्वक्षोन्मीलितानुम्रहेण यथापूर्व जगदत्यन्तं विलोक्य संतोषेण जगद्रक्षाये लास्यताण्डवसमुत्सुकाभ्यां देवदेवीभ्यां जगदिदं मातापितृमज्जातमित्यर्थः । यथा मातापितरी पुत्रे जाते संतोषातिश्चयन नृत्यतः, तथेति भावः । तथा च महिम्नस्तुतो, "जगद्रक्षाये त्वं नटसि ननु वामेव विभुता" इति । अत्र पद्ये नवात्मकविद्याया उद्धारः स्चिताः, न तु स्फुटीकृतो भगवता श्रीशंकराचार्येण, स गुरुमुखादवगन्तव्यः । इति चक्रषट्कं यथाज्ञानं गुरुमुखादवगतं किंचिकिरूपितम् । इतोऽधिकं महाशयेभ्योऽधिगन्तव्यमिति ॥ ४१ ॥

इति श्रीगोविन्दाश्रमपूज्यपादशिष्यश्रीकैवल्याश्रमविरचितायामानन्दछहरी-व्याख्यायां सोभाग्यवर्धन्यां प्रथमस्तरङ्गः

#### Abbreviations used in the Appendix 4

अभिनव॰ अभिनवगुप्तवादाः

अशेष॰ अशेषकुलवस्ररी

ऋक्• ऋक्संहिता

कादि॰ कादिमतम्

कुञ्जिका० कुञ्जिकातन्त्रम्

कूर्म ॰ कूर्भपुराणम्

कम॰ कमस्तुति:

चतु॰ चतु:शती

चिद्० च० चिद्गगनचिन्द्रका

ज्ञान० ज्ञानार्णव:

तै॰ आ॰ आरण्यकम्

तै॰ बा॰ तैतिरीयबाह्मणम्

तै॰ सं॰ तैतिरीयसंहिता

त्रिपुरा • त्रिपुरार्णवः

त्रि॰ उ॰ त्रिपुरोपनिषत्

दत्त॰ दत्तात्रेय:

देवी ० देवी पुराणम्

नवरक्ष॰ नवरक्षमालिका

पद्य॰ पद्यवाहिनी

परा॰ परास्तोत्रम्

परि॰ परिमल:

पाणि • सू • पाणिनिसूत्रम्

प्रपञ्च प्रपञ्चसार:

भग० भगवद्गीता

भस्म॰ भस्मजाबालोपनिषत्

महा॰ महाभारतम्

महिम्र • महिम्रस्तुति:

मनो॰ मनोरमा (तन्त्रराजन्याख्या)

मानस॰ मानसोल्लास:

मा० ह० मातृकाहदयम्

मार्कण्ड॰ मार्कण्डेयपुराणम् योगिनी० योगिनीहृदयम्

याज्ञ याज्ञवल्क्य:

योग॰ योगानुशासनम्

रघु० रघुवंशः

रह० सो० रहस्यसिद्धिसोपानम्

रुद्र ॰ रुदयामलम्

लघु० लघुस्तव:

वा॰ रा॰ वासिष्ठरामायणम्

वि॰ प्र॰ विद्यार्थप्रकाशिका

श• वा• शतपथवाद्यणम्

शांभव • शांभवदीपिका

शारदा० शारदातिलकम्

शिव० शिवदृष्टिः

श्रीवि॰ धी॰ श्रीविद्यादीपिका

सं॰ पं॰ संकेतपद्धति:

सकल • सकलजननीस्तव:

सुभग**े सु**भगोद्य:

स्कान्द॰ स्कान्दपुराणम्

स्व॰ सं॰ स्वच्छन्दसंप्रहः

स्वतन्त्र• स्वतन्त्रतन्त्रम्

#### APPENDIX 1

#### Index of half Verses

## आनन्दलहरीश्लोकार्धानामनुक्रमणिका

अत: शेष: शेषी, ४९ अतस्त्वामाराध्यां, १ अमी हुलेखाभि:, ४४ अवाप्य स्वां भूमिं, १७ अविद्यानामन्तः, १० उमाभ्यामेताभ्याम्, ५६ करालं यतक्ष्वेलं. ४२ कवीन्द्राणां चेत:, ३१ किरन्तीमङ्गेभ्य:, ३४ किरीटं वैरिञ्च्यं, ४२ कणस्काञ्चीदामा, १४ क्षितौ षट्पश्चाशत्, २३ गलद्वेणीबन्धाः. २२ चतःषष्ट्या तन्त्रैः, ४३ चतुर्भि: श्रीकण्ठे:, १८ जगत्स्ते धाता, ३७ जपन्ति त्वां चिन्तामणि॰ ४६ जपो जल्पः शिल्पं, ३९ तटित्वन्तं शक्या. ५६ तिहिल्लेखातन्वीं, ३४ तथाप्येक: सर्वं, १४ तथा हि स्वद्र्यं, ३७ तथा हि त्वत्पाद०, ३८

तदैव त्वं तस्मै. ३७ तनीयांसं पासुं, ८ तन्च्छायाभिस्ते. ३१ तव इयामं मेवं, ५६ तव स्वाधिष्ठाने, ५५ तवाज्ञाचक्रस्थं, ५२ तवाधारे मुळे, ५६ तवास्मिन् मन्दार ०. ४१ त्रयश्रत्वारिंशद् , १८ त्रयाणां देवानां, ३८ त्वदन्यः पाणिभ्याम् , १२ त्वदीयं सौन्दर्यं, २१ त्वमेव स्वात्मानं, ५१ त्वया हृत्वा वामं, ३७ ददाने दीनेभ्य:, ४१ दरिद्राणां चिन्तामणि॰, १० दिवि द्वि:षट्त्रिंशत्, २२ धनु: पौष्पं मौर्वी. १४ धनुर्वाणान् पाशं, १४ नरं वर्षीयांसं, २२ पुनस्त्विमवन्धात, ४३ प्रणमेव्वेतेषु प्रसभम्, ४२ प्रणाम: संवेशः, ४०

भयात्त्रातुं दातुं, १२ भवन्त्यस्य त्रस्यद्, ३१ भवानि त्वं दासे, ३६ मनस्त्वं व्योम त्वं, ५१ मनोऽपि भ्रमध्ये, १६ महापद्माटब्यां, ३५ महीं मूलाधारे. १६ मुखं बिन्दं कृत्वा, ३२ यदालापादष्टादश, ५४ यदालोके लोकान्, ५५ यदालोकौत्सक्यात् . २१ यमाराध्यन् भक्त्या, ५२ ययोः कान्त्या यान्त्या. ५३ वहत्येनं शौरिः, ८ वितन्द्रा माहेन्द्री, ३९ विरिधिः पश्चत्वं, ३९ विरिधिप्रेयस्याः. ३१ विद्यादी ते शहर, ५३

शरवज्योत्स्नाशुभ्रां, ३० शरीरं त्वं शंभोः. ४९ शिव: शक्ति: काम:, ४४ शिवः शक्खा युक्तः, १ शिवाकारे मधे. १५ स कर्ता काव्यानां, ३६ सकुष्णत्वा न त्वां. ३० सदापूर्व: सर्व, ३८ समुन्मीलत्संवित् , ५४ सवित्रीभिर्वाचां, ३६ स सद्य: संक्षोभं, ३२ स सर्पाणां दर्ध. ३४ स्रवाधारासारैः, १७ सुधामप्यास्वाद्य, ४२ सुधासिन्धोर्मध्ये. १५ स्मरं योनिं लक्ष्मीं, ४६ स्मरोऽपि त्वां नत्वा, १३ हरिस्त्वामाराष्य, १३

#### APPENDIX 2

#### Index of Authors

# सौभाग्यवर्धन्यां स्मृता ग्रन्थकर्तारः

अभिनवगुप्तपादाः, ५० अभिगुक्ताः, ५० कालिदासः, ५० दत्तात्रेयः, ६ धर्माचार्यः, ३२ याज्ञवल्क्यः, ६ विद्यारण्यश्रीचरणाः, ४९ श्रीशंकराचार्यः, ४५, ४७

#### APPENDIX 3

#### Index of works

# सौभाग्यवर्धन्यां समृता ग्रन्थाः

अथर्वणश्चितः, १९, ३४, ५० अमरः, १५ अशेषकुलवहरी, २१ ऋग्वेद:, ४८ कादिमतम्, ११, ३३, ३५, ४५, ४९ कुन्जिकातन्त्रम्, २३, २४ कमस्तुति:, १२, ४५ कूर्मचुराणम् , ३ चतु:शती, ४, १८, २४, ३२ विद्रगनचन्द्रिका, ४ ज्ञानार्णवः, २, १३, ४५ त्रिपुरार्णवः, ५, १२ देवीपुराणम् , ३९ धर्माचार्यस्तुति:, ३२ नवरसमालिका, ५९ पद्यवाद्दिनी, २६, २७, २८, ३० परास्तोत्रम्, ४७ परिमल: (महार्थमञ्जरीव्याख्या), ३ पुराणम् , ४८ प्रवस्तार:, ४४ भगवद्गीता, ४१ मनोरमा (तन्त्रराजव्याख्या), १५ मन्त्रनारायणीयम् , ७ महाभारतम्, ६ महिन्नस्तुति:, ५७

मातृकाह्दयम्, ५ मानसोल्लास:, २, ३, ४, ३०, ३३, ४९ मार्कण्डेयपुराणम्, २ योगानुशासनम्, ५४ योगिनीहृदयम्, ६, २४, ४९ रघुवंश:, ५० रुद्रयामलम् , ५, १६, ३२, ५१ रहस्यसिद्धिसोपानम् , १७ वासिष्ठरामायणम् . ६ विद्यारण्यश्रीचरणा:, शांभवदीपिका, ३८ शारदातिलकम्, २, ४, ६, ८, ३३, ४८ शिवदृष्टि:, ५, ६ श्रीविद्यार्थदीपिका, ४९ श्रीविद्यार्थप्रकाशिका, ७ श्रीशंकराचार्य:, ४५, ४७, ५७ श्रुति:, ६, ९, २०, २१, २३, ३३, ३६, ४८, ५२ संकेतपद्धतिः, ५ १९, ३४, ४८ सकलजननीस्तवः, ५२ सुभगोदयः, ३६ सीभाग्यकाण्डम् , १९, ४८, ५० स्कान्दपुराणम्, ७, ५१, ५३ स्वच्छन्दसंप्रहः, ४४ स्वतन्त्रतन्त्रम् , ४५

#### APPENDIX 4

#### Index of Citations

# सौभाग्यवर्धन्यामुदाहृतप्रमाणवाक्यानामनुक्रमः

अ

अ इति ब्रह्म, ६ अकार: सर्ववर्णाम्यः, ५, सं• प॰ अकारस्य विसर्गेण, ६, शिव॰ अकारादिः सामवेद:, ११, कादि० १५-३५ अकारादिविसर्गान्ताः, ४, मा० ह० अकुलाः इलकं भ्यः, १८, चतु॰ अकृत्रिममनाचन्तं, ६, वा० रा० भिम्रुखा वै देवाः, २१, श० ब्रा• १३-७-१-३ अमिरिति भस्म, ८, भस्म० १-५ अभिवि ऋतम्, २१, तै० द्रा० २-५-१ अजझं घर्ममीमहे, २१, तै॰ स॰ १-५-११ अतस्तु सर्वमन्त्राणां, ४४, स्व० सं० अतिपाप्मानम्, ९, तै० बा० ३-१२-३ अधिष्ठायैना अजरा, १९, त्रि॰ उ॰ १ अध्युष्ठवलयाकारा, ५१, रुद्र॰ भनन्तो लकुलीशक्ष, ७, वि॰ प्र॰ अनया रहिता: सर्वे, ४४, स्व० स० अनायन्ता शंभो:, ५२, सकल० २१ अनुसरेण तस्वेन, ७, शिव० अनुपममनुभृति ०, ५४, योग० अनुभूय परं गत्वा, १८, चतु० अनेनाभिष्ठितं गेहं, ८, शारदा॰ ९-८७

अन्वयानां मार्गयोगात्, २३, कुन्जिका॰
अभेदमनुपश्यन्ति, ३, कुर्म॰
अम्ब तावकपदद्वयः, ४, चिद्॰ च॰
अम्बिकाचरणार्चायाः, ३९, देवी॰
अष्टमान्तिमयोविद्वान्, १९
अष्टमी मृर्तिश्चन्दमाः, ४८, पुराण॰
अष्टाविंशतिरद्मीनां, २५, कुन्जिका॰
अहं विन्दुर्विसर्गस्त्वं, ५, शिव॰
अहं वेश्वानरो भूत्वा, ४९, भग॰ १५-१४
अहमि प्रलयं कुर्वन्, ४७, परा॰ ५॰

आ

आकृष्याच्छादनिमन, ३४, सं० प० आख्यानं प्रतिपर्व, ३३, लघु० ४ आदौ परा चतुर्धा स्यात्, २४, कुन्जिका० आद्यद्वितीयतुर्याणां, १९ आकेख्यविशेष इव, ३, परि० २८ आहोपुरुषिका दर्धात्, १५, अमरः

₹

इच्छातो जायते ज्ञाना, २५, कुञ्जिका॰ इतः कामान् वितनुते, १२, त्रिपुरा॰ इतक्ष, ४३, पाणि॰ सु॰ ३-४-१०० इति कमात्समुद्दिष्टाः, २९, पद्य ० इति कमेण भिन्नाः स्युः, २८, पद्यः इति ते गदिता काम॰, ३५, कादि॰ इत्यं कुमारीविद्याया:, ५, त्रिपुरा० इत्यं संपूजयन् देवीं, ८ शारदा० इन्द्रो मायाभि:, ४८, ऋक्० ६-४७-१८ इयमेव सा या प्रथमा, २३, तै० ना० २-५-४ ऑकारहरिण्यजरा, ५१, स्कान्द•

ईक्यते सकलेलेकिः, ८, शारदा॰ ईशत्वभावकलुषा:, १३, ऋम० ३

उ

उत्पन्नं शांभवं पथात्, २३, कुञ्जिका• उद्यदादित्यसंकाशं, ३६, सुभग० उन्नीयोन्नीय चकेषु, १८, चतु• उपासते महाविद्या, २, ज्ञान॰ उमेति परमा शक्ति:, ५१, ६६०

क

कर्ध्वविन्द्वात्मकं वक्त्रं, ३३, कादि ॰ ४-९००

ऋतस्य दातारम्, ६, महा० ऋताबानं वेशानरम् , २१, ते॰ सं॰ १-५-११ ऋषिः स्याद्वामदेवोऽस्य, ७, स्कान्द॰

Ų

एक: स एव जननि, १३, कम॰ ३ एकं संधित्सतोऽपरं, ५० एकत्रिंशद्रश्मिपतिः, २५, कुब्जिका० एकस्मिन्नेवार्थे, ३, परि॰ २८ एका स आसीत्प्रथमा, १९, त्रि॰ ड॰ ३ एतत्कामकलाव्याप्तं, ३४, सं॰ प॰ एतत्प्रकाशनं मातुः, ,,

एतेषां स्मृतितो लोकः, २५, कुञ्जिका॰ एवं भावनया जुष्टः, ३६, कादि॰ एवं मां सुन्दरीं ध्यायेत्, १८, चतु॰ एषां स्मरणमात्रेण, २५, कुब्जिका॰

भो

ककारादिक्षकारान्ताः, ५, मा॰ हु॰ कर्ता इर्ता च सर्वत्र, १७, रह० सो० कषोलक इति संज्ञा: स्युः, ५, छह० कामराजकलाह्या, ३२, रुद्र० कामराजाख्यविषायाः, १३, ज्ञान० १२-११ कामो योनि: कमला, ४८, त्रि॰ पु॰ ८ कुचद्वयं तु तच्छेषा॰ ३३, कादि॰ ४-९०० कुण्डलिनीमातृकाभ्यां, २३, कुञ्जिका० कुण्डलिन्या महीमेदे, १७, रह० सो० कुण्डल्या मातृका जाता, २५, कुन्जिका॰ कुलकुण्डलिनी नित्यां, १८, चतु• कृत्यं पश्चविधं यस्मात्, ३८, शांभव॰ केत्वन्ती बुधमध्ये तु. १९ केवलं त्वामनाहत्य, ५३, स्कान्द॰ कोणेषु पूजयेदष्टा०, २६, पद्य० कियात: कुण्डली व्यक्ता, २५, कुब्जिका॰

ग

गुणसंध्या ऋग्यजुषोः, ११, कादि० १५-३७ गुणाश्रये गुणमयि, २, मार्कण्ड० गुरोरन्तौ भौममध्ये, १९

₹

चिक, ४३, पाणि॰ स्० ६-१-११ बतुर्वेडय तृतीबे च, १९

चतुर्दशानल्योतं, २०
चतुर्द्धं च चतुर्द्धं च, २७, पद्य०
चतुर्द्धं च चतुर्द्धं च, २०, पद्य०
चतुर्द्धं पश्चकं चैन, ३०, ,,
चतुर्द्धं पश्चकं वर्द्धं, २६, ,,
चतुर्द्धः पश्चकं वेति, ३०, ,,
चतुर्द्धः चेति, ३०, ,,
चतुर्द्धः चिति, ३०, ,,
चतुर्द्धः चिति संभिज्ञाः, २६, पद्य०
चरवारिंशाद्यं तिज्ञः, १९, त्रि० ड० ३
चन्द्रं तत्रें व संयोज्य, १४, ज्ञान०
चरणं नो लोके, ९, तै० बा० ३-१२-३
चरणं पवित्रं विततं, ९, ते० बा० ३-१२-३
चिदुष्णासात्परा जाता, २३, कुव्जिका०

ज

जगद्रक्षाये त्वं नटिस, ५७, महिन्न० १६ जलमिति भस्म, ९, भस्म० १-५ जुद्धान: सुप्रतीक:, ४७, तै० सं० ४-६-५ ज्योतिष्मद्भाजमानं, ९, तै० न्ना० ३-१२-३ ज्ञानतोऽभृत्किया व्यक्ता, २५, कुब्जिका०

ण

णिश्रिष्ठप्रुभ्य: कर्तरि चङ्, ४३, पाणि ॰ स्॰ ३-१-४८

त

तत्तुरीयं स्वरूपं च, ३३, कादि० ४-९८
तत्प्रभापटलव्यासं, ३६, सुभग०
तदात्मकं च देव्यास्ते, ३३, कादि० ४-९९
तद्घादिवंसुपत्राव्यं, २०
तद्घादवां शृणु प्राह्मे, ३३, कादि० ४-९९
तह्मादवां शृणु प्राह्मे, ३३, कादि० ४-९९
तह्माद्याद्यां शृणु प्राह्मे, १९, कादि० १५-३६
तस्मात्यवंत्र मन्त्रेस्तु, ४५, कादि०
तां चाप्यर्थकलारूपां, ३५, कादि०

तिन्न: पुरिक्षिपथा, १९, त्रि॰ उ० १
तुर्थ तवाम्बचरणं, १०, दल्ल०
तृतीयं शक्तिकृटाख्यं, ५, त्रिपुरा॰
तृतीया प्रकृति: सैब, ४५, स्वतन्त्र॰
तृतीया प्रकृति: सैब, ४५, स्वतन्त्र॰
तृतीया वेदधीज्ञाना, २४, कुञ्जिका॰
तेन व्रथीमयी विद्या, ११, कादि॰ १५-३८
तेन पवित्रेण शुद्धेन, ९, तै॰ मा॰ ३-१२-३
तेन बीजेन विश्वास्म॰, ११, कादि॰ १५-४३
तेनदं विश्वलसितं, ४९, कादि॰
व्रथोदशाक्षरी विद्या, २, क्षान॰
त्रिधामनिल्यं द्वार॰, २०
त्रिपुरासंज्ञया भदे, १२, त्रिपुरा॰
त्वद्भ्यं शक्तिमासाद्य, ३, मानस॰
स्वामाश्रिता मद्दाभागे, ५३, स्कान्द॰

Ę

दत्तात्रयो मुनिः शकः, २, श्चान ।
दत्तात्रक्षकभेदेन, ४९, मानस ।
दीर्यो लघोः, ४३, पाणि । स् । ७-४-९४
दुर्यासा इति विख्याताः, २, मानस ।
दश्यते प्राणिभः सर्वैः, ८, शारदा । ८-८८
द्विससत्यधिकं त्रीणि, २५, कृञ्जिका ।
दे स्वसारौ वयतः, २३, तै । श्चा । २-५-४

घ

धर्माधर्मकलाबेह०, ४७ ध्यायञ्छित्रवरारोहे, ३०, मानस० ध्यायरकुण्डलिनी देवी, ३५, कादि०

न

न देव: पुण्डरीकाक्ष:, ६, वा॰ रा॰ नन्दिकेश्वरिया च, १३, ज्ञान॰ १२-१९ नभो महाबिन्दुमुखी, ३२, द्वर॰ न यत्र सूर्यों न विभाति, ५२, श्रुतिः नव याम्योत्तराष्ट्राणि, १९ नव योनिं नव चकाणि, १९, त्रि॰ उ॰ २ नवानां चका अधि० १९, ,, ,, २ न हि प्रवेद सुकृतस्य, ३३, तै॰ आ॰ १ नानाविधं सुविततं, २३ कुञ्जिका० नाम्बस्ताच्छतुः, ४७, पाणि० सृ० ७-१-७८ नाईन्ति मम सायुज्यं, ५३, स्कान्द॰ नाशिष्याय प्रवक्तव्यं, ३४, सं० प० नित्याकूटत्रयं देवि, ३३, कादि॰ नित्याषोडशकात्मान:, ५, मा० ह०

पश्चकं त्रिकमित्येव, २७, पद्य॰ पश्चकं पश्चकं षट्कं, पद्य • पश्मी कुण्डलीद्विधिः, २४, कुञ्जिका० पश्चशक्तिचतुर्वहि:, १९, सं० प० (चतु० ६-८) पराकमपरो भुद्धे, ४७, परा० ५० परा चेक्छा तथा ज्ञान०, २३, कुब्जिका० परातोऽजाबतेच्छा हि, २४, परादिशक्तिभिः षड्भिः, २५ पाताळतळविन्यासा, ३२, ६६० पातालपादमवनी, ५० पार्वतीवल्लभः साक्षात्, ७, स्कान्द० पुनर्गुहा सकला, ४८, त्रि॰ उ॰ ८ पुराणद्वयष्टवेदामि० १९ पूजयेदागमोक्तन, ३, शारदा० १२-३९ पूर्वजन्मकृतेः पुण्यैः, ३, शारदा । १२-४६ पूर्वमेत्राधुना वक्ष्ये, ३५, कादि० प्रकाशपरमार्थत्वात्, ६, योगिनी० ६-११ प्रकाशाकाशहस्ताभ्यां, ४७ प्रकाशितोऽनुत्तराख्य:, ५, शिव॰ प्रणवो बीजमाख्यातं, ७, स्कन्द० प्रत्याहृता: स्वरा देवि, ७, शिव• प्रसीद प्रपश्चस्वरूपे, ४४, प्रपश्च •

प्रसतं विश्वलहरी, ६, योगिनी॰ ६-१९ प्राचीमनु प्रदिशं प्रेहि, २०, तै० सं० ४-६-५ प्राणापानसमायुक्त:, ४१, भग० १५-१४ प्रातर्बद्धास्वरूपा स्यात्, ६, याश्व०

बालार्ककोटिइचिरां, १० बिन्दु: पुमान् रविः प्रोक्तः, ४, शारदा॰ २-६ बिन्दुसर्गात्मनोरैक्य०, ११, कादि० १५-४२

भगः शक्तिभगवान्, ५०, त्रि॰ उ॰ १४ मृत्यादिगौरवख्यात्यै, ५०, अभिनव० भ्रमध्यगौ विधिहरी, १०, दत्त०

म

मङ्गलान्तौ वृत्तमध्ये, १९ मत्तालिकुलझंकार॰, १८, चतु॰ मध्यवह्निस्फुरद्रूप०, २० मन एतानि चक्षंषि, ९, भस्म ० १-४ मनुश्चनद्रः कुबेरश्च, २, ज्ञान० मया सो अञ्चमति, ३६, ऋक्० १०-१२५-४ मरुद्भेदे शीघ्रगतिः, १७, रह॰ सो॰ महापद्मवनान्तस्थे, ३५, मातृकां प्रणवरूपिणीं, ५१, नवरक्ष० ८ मातृका चाष्ट्या प्रोक्ता, २३, कुन्जिका॰ मादनं तदघ: शक्तिः, ३, चतु० १-११८ मितां हस्तः, ३२, पाणि० स्०, ६-४-९२ मूलादिब्रह्मरन्ध्रान्तं, १८, चतु०

३५, कादि॰ ,, ३६, सुभग•

,,

,,

य ई५ ग्रणोति॰, तै॰ आ॰ १

यजुर्वेद इकारादि:, ११, कादि॰ १५-३४
यरपादपद्ममकरन्दकणा, ९, दत्त॰
यत्र कामयते तत्र, १७, रह० सो॰
यत्रास्ति भोगो न हि तत्र, २२, अशेष॰
यद्धरशिज्योरका, ३२, चतु० १-४
यद्गात्रसिक्षिरण०, ९, दत्त॰
यहेवताया यो मन्तः, ४५, ज्ञान॰
यित्रत्ये तत्र कामराजमपरं, ३३, छतु० ४
यस्त्वयेष विवशः, ४, चिद्० च०
यस्मादिखळजीवानां, ४४, स्व० सं०
यस्य नो पश्चिमं जन्म, १५, रह०
येऽपि ब्रह्मादयो देवाः, ३, मानस०
येन पूतस्तरित, ९, तै० बा० ३-१२-३
येनादियनते गुरुमर्चनीयम्, ६, महा०

₹

हदो वा एव यदिमः, १९, ४८,तै० स० ५-५-१८

ल

स्वस्मीवान् ध्यानतो जीव॰, २५, कुञ्जिका॰ स्रोकस्य द्वारमर्चिमत्, ९, तै॰ झा॰ ३-१२-३ स्रोपामुद्रा तथागस्त्य:, २, मानस॰ ,, ,, ज्ञान॰ २ स्रोपामुद्रा पुनर्देवि, १३, ज्ञान॰ १२-१८

a

वन्दे सर्वेश्वरी देवी, ३२, चतु० १-४ वहें भेंदे जलमिव, १७, रह० सो० वागर्याविवसंष्टको, ५०, रह० १-१ वारमवं प्रथमं बीजं, ५, ११, त्रिपुरा० वाच्यवाचकरूपेण, ११, ४५, ,, वायुरिति मस्म, ९ सस्म० १-४ वियो च इस्तक्मलै:, १०

लोभान्मोहाच गर्वाच, ३४, सं॰ प॰

विद्यातृतीयखण्डेन, ४९, कादि॰ विधाय नव चिह्नानि, १९ विना स्वरेस्तु नान्येषां, ४, शारदा ० १-८ विन्यस्य विभजेदष्ट०, १९ विलिख्य योजयेत्पूर्व, ११, कादि॰ १५-३६ विश्वा आशां दीद्यान:, २०, तै० सं• ४-६-५ विष्णु: शिव: सुरज्येष्ठ:, २, मानस• विष्णुपूजासहस्राणि, ३९, देवी ॰ वृत्तं कृत्वेष्टमानेन, १९ वृत्तत्रितयसंशोभं. २० वृद्धिसंध्या समायुष्ण्यात्, ११, कादि• 94-30 वैदिकं हौकिकं वापि, ७, शिव• वैराजमम्ब भजतां, ५० व्यापृतं तेन सकलम्, ४४, स्व॰ सं• व्योमभेदे खे चरति, १९ व्योमेति भस्म॰ ९, भस्म॰ १-४

51

शक्ति: प्राणक्ष जीवक्ष, ५, रूदं ॰
शक्तिशक्तिमतोर्भेदं, ३, कूर्म ॰
शनिमध्ये रवेरन्ती, १९
शन्यन्ती कृतमध्ये तु, १९
शिवः स्वरपराधीनः, ५, मा० ह०
शिवशक्तिमया वर्णाः, ५, मा० ह०
शिवशक्तिमया वर्णाः, ५, मा० ह०
शिवशक्तिमयान् प्राहुः, ४, शारदा० २-८
शिवशक्तिसमायोगात्, ४९, कृष्टिजका०
शिवशक्तिसमायोगात्, ४९, कृष्टिजका०
शिवापदाम्भोजयुग० २२, अशेष० व०
शिवापदाम्भोजयुग० २२, अशेष० व०
शिवापवाम्भोजयुग० २२, अशेष० व०
शिवापदाम्भोजयुग० २२, अशेष० व०
शिवापदाम्भोजयुग० २२, अशेष० व०
शिवापदाम्भोजयुग० २२, अशेष० व०
शिवापदाम्भोजयुग० २२, अशेष० व०

ø

षट्कं षट्कं पुन: षट्कं, २८, परा• षटकिमत्थं कमाद्भिना:, २७, ,, षटकोणं शिरसि ध्यात्वा, २६, परा• षट्त्रिंशनायिका: प्रोक्ताः, २४, कुञ्जिका• षट्चकभेदिनीं देवीं, ३५, कादि॰ षष्टपुत्तरं तु त्रिशतम्, २५, कुञ्जिका• षष्ठे पश्चे पश्चमे च, १९

स

संयोजयब्ग्छिवपदे, १७, रह० सो० संसारसागरं धीमान्, ३६, कादि० सकलनिगमसारं, ५४, योग० स न प्राप्नोति परमां, १६, रुद्र० सनातनं विततं, २३. तै० व्र० २-५-४ सन्यत:, ४३, पाणि० सु० ७-४-७९ सन्वल्लघुनि चङ्परे०, ४३, पाणि० सू० ७-४-९३ सप्तर्विशतिरश्मीनां, २५, कुञ्जिका० समप्रधानौ समसत्त्वौ, ५०, त्रि॰ उ॰ १४ समस्तं व्याप्य भुवनं, ४४, स्व० सं• समस्तव्यस्तरूपेण, ५, मा० ह० सरिरस्य मध्यात्. २१. तै० बा० सर्वे ह वा इदं भस्म, ९, भस्म० १-४ सर्वतत्त्वात्मतेजोभिः, ३०. मानस० सर्वतेजोमयं दिव्यं, २० सर्वभूतहिते मातः, ३५ सर्वे मन्त्राः समुद्दिष्टाः, ४५, कादि० सर्वेषां स्मरणाशक्तः, २४, कुञ्जिका०

सलिलस्थानयोगेन, १७, रह॰ सो॰ साक्षिणी चाक्षरी यस्मात्, ४९, मानस॰ साधकेन समभ्यच्येः, २९, पाद्य॰ सायं विष्णुस्वरूपेयं, ६, याह्न• सा रूपाणि कुरुते, २३, तै० बा॰ २-५-४ स्ता दक्षस्यादी, ५२, सकल० २८ सुमेरहारवलया, ३२, रुद्र० सुराधीशो रौहिणेयः, २, मानस• **स्टिस्थितिविनाशानां, २, मार्कण्ड० ९१-१०** सृष्टिस्थिती वितनुते, १०, दत्त॰ सृष्टिस्थित्युपसंहार :, ३८ शांभव० सोऽचिरान्मृत्युमाप्रोति, ३४, सं॰ प॰ सोवणी पाशाऋशो, १४, मनो० स्थलमिति भस्म, ९ स्फुरच्छित्तः पुनरभूत् , ४, मानस॰ खरा: खतन्त्रा नायन्ते, ५, मा॰ हु॰

Ē

हकारोऽन्त्यकलारूपः, ४८, स० प० हरं त्यक्ता हरिरभूत्, ४, मानस० हरत्य ज्ञानमज्ञानात्, ११, त्रिपुरा० हसाद्यवाद्ययाद्यः स्यात्, ४५, खतन्त्र० हित्वा चन्द्रं मुखे कुर्यात्, १४, ज्ञान० १२-११ हस्त्राणेनाहं सदाहा, ४५, खतन्त्र० हदि केखेन जागति, ४४, ख० सं० हिल्ला कथ्यते यस्मात्, ४४, स्न० सं० हिकारमेव तन नाम, ४५, कम० ४

#### **ERRATA**

| PAGE | LINE |                  |
|------|------|------------------|
| 99   | \$   | सूचिता           |
| 96   | 92   | शिवाका <b>रे</b> |
| २३   | 96   | ৰ omitted        |
| 34   | 33   | चतुष्क∙          |

| PAGE | LINE      |           |
|------|-----------|-----------|
| ३२   | २०        | •कलारूपं  |
| 89   | <b>२२</b> | ० चरणैः   |
| ४२   | 4         | • मित्थ • |
|      |           |           |